
Folkehelsepioner og sjaman

ESSAY

eivind.meland@uib.no

Eivind Meland er spesialist i allmennmedisin og professor emeritus ved

Institutt for global helse og samfunnsmedisin, Universitetet i Bergen.

Forfatteren har fylt ut ICMJE-skjemaet og oppgir ingen

interessekonflikter.

James R. Walker (1849–1926) var lege og folkehelseaktør,
etnograf og folklorist. Gjennom sitt virke kom han i nær
kontakt med det amerikanske urfolkets religiøse ledere og
medisinmenn. Han ble selv opplært og innviet som sjaman i
lakotanasjonen. Kan vi moderne medisinmenn lære noe av
deres åndelighet, sjamanisme og samfunnspraksis?

 

Folkehelsepioner og sjaman | Tidsskrift for Den norske legeforening

EIVIND MELAND

https://references.tidsskriftet.dev05.ovh.ramsalt.com/essay
mailto:eivind.meland@uib.no
http://www.icmje.org/coi_disclosure.pdf


James Riley Walker arbeidet i mange år som lege i urfolkreservater i Midtvesten i USA.

Han gjorde en bemerkelsesverdig innsats i folkehelsearbeid mot tuberkulose og ble

opplært og akseptert som sjaman og medisinmann. Foto: Stephen H. Hart

forskningssenter ved History Colorado

James Walker ble født i en tømmerhytte i Illinois i 1849 som den eldste i en

familie som etter hvert talte ti barn (1). Før han fylte 15 år vervet han seg under

borgerkrigen til Illinois' frivillige infanteriregiment. Der pådro han seg

dysenteri, ble dimittert på grunn av sykdom og reiste hjem. Senere fullførte han

etter hvert medisinsk embetseksamen i 1873. Han drev praksis i sin hjemby i

noen år før han startet en mangeårig praksis stasjonert ved ulike reservater i

Midtvesten. De første årene tjenestegjorde han i chippewastammens reservat

nord i Minnesota. Vinteren 1882/83 startet en koppeepidemi i reservatet. I

 

Folkehelsepioner og sjaman | Tidsskrift for Den norske legeforening



sprengkulden gjorde Walker en heltemodig innsats med forpleining og

karantene av de syke og vaksinering av de friske i området og i

grenseområdene. Dette ble han senere hedret for av president Theodore

Roosevelt (1858–1919).

Som administrativ leder av chippewareservatet hadde Walker blant annet

ansvar for å begrense fyll, kriminalitet og destruktiv uorden i samfunnet. Han

sloss mot mektige krefter, blant annet mot whiskylangere. I en konfrontasjon

med slike var han autoritær, brukte våpen og såret en innfødt med et

vådeskudd. Dette kunne endt med gjensidig våpenbruk og risiko for Walkers

eget liv, og episoden førte til at han mistet tillit blant urbefolkningen og måtte

fratre sin stilling.

I noen år drev han også en praksis nordøst i staten Washington, men denne er

det få kjente skriftlige kilder fra. Det var hans innsats i Pine Ridge-reservatet i

Sør-Dakota fra 1896 som gjorde Walker kjent som kliniker, folkehelseaktør,

etnograf og folklorist. Her moderniserte og kvalitetssikret han medisinsk

praksis i en populasjon på nesten 7 000 innbyggere, hvorav 4 983 var

fullverdige medlemmer av oglala lakota (sioux)-stammen (1).

Folkehelsearbeid mot tuberkulose

Da Walker kom til Pine Ridge, var tuberkuloseforekomsten høy, og

dødeligheten i befolkningen var sterkt preget av dette. Det var en utbredt

oppfatning på den tiden at halvparten av lakotastammen var tuberkulosesyke.

Walkers epidemiologiske kartlegginger viste at dette var sterkt overdrevet (2).

Han avdekket blant annet at kun 741 av de 4 983 stammemedlemmene i

reservatet var tuberkulosesyke, en prevalens på 14,9 %. Sykdommen hadde en

årlig dødsrate på 2,5 %, nesten halvparten av den samlede dødsraten.

Fødselsraten var for lav til å kompensere for den høye dødeligheten, slik at det

var et årlig nettotap av liv på 1,2 %.

«Han samarbeidet med sjamanene og lærte om deres praksis og
sykdomsforståelse. Til gjengjeld lærte han dem om sin forståelse og
evidensbaserte tenkning»

Walker var årvåken overfor de sosiodemografiske årsaksfaktorene til den sterke

insidensøkningen av sykdommen. Lakotastammen hadde, i likhet med andre

urfolk på prærien i Midtvesten, levd et nomadisk liv i sine godt luftede tipier.

Bålet var «spyttebakke», og telthudene ble godt luftet og rengjort etter relativt

korte opphold på hvert sted. Tuberkulose hadde forekommet blant dem i

uminnelige tider, men aldri med en slik insidensrate som etter at de ble tvunget

til fast bosted i tette, overbefolkede hus uten lufting og med dårlige sanitære

forhold (2).

 

Folkehelsepioner og sjaman | Tidsskrift for Den norske legeforening



George Sword (Long Knife), her fra 1909, var nær venn av og læremester for James

Walker. Han var sjaman, medlem av det medisinske selskapet Bear medicine og leder

for væpnede styrker og jaktavdelinger. Sword konverterte og ble diakon i den kristne

kirke i Pine Ridge (8). Foto: Joseph Kossuth Dixon / Indiana University Museum of

Archaeology and Anthropology

Hans forebyggende folkehelsearbeid tok imidlertid et tydelig utgangspunkt i et

såkalt kontagionistisk syn på sykdom, det vil si smitte som sykdomsårsak. Han

observerte at sykdomsprevalens samvarierte med sosiale og sanitære forhold.

Men det var observasjoner knyttet til smitte som dannet grunnlaget for

folkehelsestrategien hans: Alle som ble smittet, hadde – uten unntak – hatt

kontakt med tuberkulosesyke. «Hvis infisert materiale (fra ekspektorat og

skrofuløse sår) blir hindret fra å komme i kontakt med de uinfiserte, vil sykdom

bli forebygget», skrev han (2). Dette oppnådde han med å få de syke ut av

overbefolkede hus og isolert i tipier som ble gjenreist. Her fikk de syke rikelig

frisk luft og sol. Spytt og puss ble tilintetgjort, slik at uinfiserte ikke ble

eksponert.

 

Folkehelsepioner og sjaman | Tidsskrift for Den norske legeforening



I løpet av fem år sank tuberkuloseprevalensen fra 14,9 % til 10,5 %.

Dødeligheten ble nesten halvert (2). Walker ble igjen som eneste lege etter at

hans kollega i reservatet fratrådte. Det kliniske arbeidet måtte prioriteres i et

distrikt på størrelse med staten Connecticut, og folkehelsearbeidet ble

vanskeliggjort. Prevalensen økte igjen, men ikke til samme nivå som i 1896.

Walker foreslo da overfor myndighetene å bygge et sanatorium for de

tuberkulosesyke. Disse planene ble etter hvert realisert.

Etnografi og folkloristikk

Walkers folkehelsearbeid hadde ikke vært mulig uten å vinne tillit blant

urbefolkningen, deres ledere og medisinmenn. Han hadde drevet medisinsk

arbeid blant urfolket i nesten 20 år og hadde satt seg som mål å lære dem å

kjenne fra deres eget ståsted. Han samarbeidet med sjamanene og lærte om

deres praksis og sykdomsforståelse. Til gjengjeld lærte han dem om sin

forståelse og evidensbaserte tenkning. Blant annet klarte han å farge

tuberkelbasiller og demonstrere sykdomsagens i mikroskop for dem (1). Det var

antakelig en ny erkjennelse som var vanskelig å akseptere.

«Walker var en pioner i folkehelsearbeidet ved at han anerkjente
betydningen av brukermedvirkning og en integrert helsetjeneste der
også menneskets åndelige behov hadde plass»

Det folkloristiske arbeidet hans besto i observasjon og intervjuer med de eldste

i reservatet, men var først og fremst knyttet til opplæringen han fikk som

sjaman. Selv om det fantes tidligere antropologiske studier av lakotastammen,

klarte Walker fortjenestefullt å forstå symbolikk, myter, sangtekster og

trosbegrunnelser og gi en helhetlig framstilling av kulturen. For å kvalifisere

seg som sjaman måtte han gjennomgå soldansens fire nivåer. Gjennom det fikk

han innblikk og erfaring med stammens spiritualitet (4). I dette arbeidet hadde

han kontakt med flere sjamaner og profesjonelle historiefortellere. En av hans

viktige læremestre var sjamanen George Sword. Sword hadde konvertert til

kristen tro og var diakon i menigheten i Pine Ridge.

Ifølge Walker så lakotaene på seg selv som enestående og overlegne andre (4).

Medmennesker som ikke aksepterte et slikt syn, var å regne som fiender.

Graden av slektskap ble bedømt etter flere hierarkiske kriterier, og det var

bestemte regler som hindret inngifte. En mann måtte betale kvinnens slekt en

bestemt mengde klær av bøffelskinn for å kunne erverve seg henne. Kunne han

ikke få en kone på en slik måte, måtte han enten tilrøve seg kvinnen fra en

annen stamme eller ta til takke med en som ble budt ham. I slikt fall, og i de

tilfeller kvinnen ikke hadde en egen tipi, sto han i takknemlighetsgjeld til

kvinnen og måtte bygge en tipi til henne før deres første barn ble født. Det var

hustruen som eide hudene fra bøflene som hennes mann hadde felt under jakt.

Kjøttet ble delt blant alle i leiren. Hun eide også tipien og hadde

beslutningsmyndighet innad i familien (1, 4).

 

Folkehelsepioner og sjaman | Tidsskrift for Den norske legeforening



Den tredje dagen av soldansen, malt av Short Bull i 1912 . Foto: Avdelingen for

antropologi ved American Museum of Natural History (gjenstand 50.2/4063)

Ekteskapskontrakten var altså ikke bare avhengig av at de hadde innledet et

seksuelt forhold, men ble anerkjent idet mannen hadde sørget for hennes

sosiale sikkerhet. Kvinnen hadde både posisjon og flere rettigheter i samfunnet,

men mannens maskuline makt besto i at han hadde eiendomsrett over henne

og noen ganger også over hennes yngre søstre (4, 5).

«I vestens moderne samfunn har vi mistet forståelsen av hvordan
åndelighet var en nødvendig forutsetning for helse»

Gjennom å delta i stammelivet fikk Walker innsikt i en hierarkisk

samfunnsorganisering både mellom de forskjellige gruppene lakotaer og innad

i hver gruppe. Det var bare betrodde menn som fikk plass i stammerådet, men

de ble skiftet ut etter bestemte prosedyrer og funksjonstid. Det var knyttet sterk

autoritet til lederne og spesielt til sjamanene. På den annen side var det stor

selvbestemmelse om man ville tilhøre en gruppe eller ikke. Lederne hadde

betydelig makt, men tjente de ikke folkets interesser, var fallhøyden stor.

Sjamaner som hadde misbrukt sin makt til personlig vinning, kunne straffes

med døden (4).

Møte mellom religioner

Walker kom til Pine Ridge seks år etter massakren ved Wounded Knee, en bekk

som renner gjennom Pine Ridge-reservatet. I denne massakren hadde soldater

fra det 7. kavaleriregimentet, det samme regimentet som hadde lidd et

forsmedelig nederlag ved Little Bighorn i 1876, åpnet ild mot ubevæpnede

åndedansere (ghost dancers). 250–300 menn, kvinner og barn ble drept.

Walker snakket med tidsvitner som fortalte detaljer om massakren. Hans

beretninger om Wounded Knee slik urbefolkningen fortalte om det, er en del av

Eli Ricker's tablets, en samling intervjuer med overlevende fra krigene med

urbefolkningen (6). Black Elk, en medisinmann (holy man) i lakotastammen, er

blitt sitert på at det ikke bare var mennesker som ble drept, men også en drøm

om en bedre verden som tidligere hadde levd blant den amerikanske

urbefolkningen (7).

 

Folkehelsepioner og sjaman | Tidsskrift for Den norske legeforening



Det største tapet urfolket og de hvite sammen led under koloniseringen av det

nordamerikanske kontinentet, var kanskje at «den hvite mann» ikke maktet å

forstå urbefolkningens naturreligiøse verdisyn. Kristentroen ble ikke sjelden

fremmet på undertrykkende måter og ledsaget av forbud mot urfolkets religiøse

riter (ramme 1).

Ramme 1 Religiøse riter

De religiøse ritene hadde som utgangspunkt at alt i naturen var besjelet.

Menneskene kunne få hjelp gjennom å oppnå åndelig kontakt med et besjelet

univers. De viktigste ritene var renselse i dampbad (innånding av vannets sjel

slik at kroppen ble renset og styrket), søken etter visjoner (meditativ tilværelse

alene for å motta tegn og åpenbaring fra åndeverdenen), piperøyking

(seremoniell kontakt med åndene gjennom innånding av sjelskraft fra tobakk

og visse urter) og soldansen (dans og sang over flere dager for å hente styrke og

anerkjennelse fra solen og fra fellesskapet).

Walker anerkjente ikke bare lakotastammens verdisyn, men sluttet seg også til

deres religion ved å utdanne seg til sjaman. Det er kanskje en prisverdig innsats

(i et folkehelseperspektiv), men han ble anklaget både av kolleger ved Pine

Ridge og av menigheten i reservatet for henholdsvis å vanære vitenskapelig

medisin og kristentroen (1).

Trodde han på åndenes eksistens og på ritualenes blidgjørende effekter på

åndene? Selv fortalte han at det var det naturreligiøse elementet i lakotaenes

tro som fascinerte ham, og at han erfarte at deres ritualer kunne ha helende

virkning på mennesker som led. Han ble akseptert som sjaman først og fremst

fordi stammens egne sjamaner var få og gamle, og de erkjente at dette kunne

være deres eneste mulighet til å formidle sin religion til etterslekten (8).

Walker gikk langt i å anerkjenne sjamanenes overnaturlige evner og mente at

dette var uttrykk for en universell menneskelig kapasitet til å vinne innsikt i

mysterier fra naturen utenfor menneskelig fornuft (8). Samtidig er det viktig å

få frem at han også forsvarte vitenskapen. Han avslørte blant annet hvordan

noen sjamaner anvendte lureri for å fjerne orm som angivelig skulle forårsake

tuberkulose (1).

«Vekten er i ferd med å forskyve seg fra å unngå ubehag og smerte
til å leve oppreist i pakt med egne verdier»

Den økumeniske bevegelsen blant verdens troende skjøt først fart et par

generasjoner etter Walkers død, med det 21. kirkemøtet (det andre

Vatikankonsil) i 1965 som ett av flere vendepunkt. Det ble en inspirasjonskilde

også for forsonende samtaler mellom urfolkets religiøse ledere og katolske

prester i reservatene i Sør-Dakota (9).

 

Folkehelsepioner og sjaman | Tidsskrift for Den norske legeforening



Samtaler gjennom sju år utviklet gjensidig respekt og anerkjennelse av at det i

de to religionene var felles funksjonelle elementer i ritualer som med et ytre

blikk kunne se ulike ut. Renselse i dampbad (sweat lodge) og skrifte og

syndsforlatelse kan for eksempel fylle de samme religiøse behovene. Bønn og

meditativ praksis er beslektet, og åpenbaringer har likeverdig plass i de to

religionene (9).

Selvsagt avslørte samtalene at det var skiller. Åndenes eksistens og ritualenes

blidgjørende effekter var det vanskelig å enes om. Selv om kristentroen har

etablert Den hellige ånd som en formidler mellom mennesket og Gud, har de

kristne ikke forventninger om noen årsakssammenheng mellom ritualer og en

blidgjørende effekt på ånden som hjelper oss i vårt daglige virke. Urfolkets

religiøse ledere var imidlertid lite opptatt av årsaksforklaringer, men mest

opptatt av effekter og funksjonalitet. Lakotafolket hadde heller ingen begrep for

synd. De var mest opptatt av skam, og hvordan de håndterte skammen med

forbedringsritualer og om nødvendig med sosial utestengelse (9).

Den fjerde dagen av soldansen, malt av Short Bull i 1912 .I soldansen måtte danseren

demonstrere utholdenhet og også toleranse for selvpåført skade. Soldansens fire nivåer

var bestemmende for sosial rangering. Det fjerde nivået (å danse som sjaman) ga den

høyeste sosiale rangen som sjaman, åndelig leder og medisinmann (1, 5). Foto:

Avdelingen for antropologi ved American Museum of Natural History (gjenstand

50.2/4064)

En livsinnstilling å lære av?

Walker var en pioner i folkehelsearbeidet ved at han anerkjente betydningen av

brukermedvirkning og en integrert helsetjeneste der også menneskets åndelige

behov hadde plass. Selv om vi i vestlig medisin besitter god dokumentasjon på

betydningen av å understøtte og anerkjenne slike behov i helsetjenestene, er

åndelig omsorg en ad hoc-virksomhet i medisinen forbeholdt enkeltindivider

som melder om behov for slik omsorg (10). Lakotastammen hadde en

medisinsk forståelse der medisinen var hjemmehørende i en åndelig kulturell

kontekst hvor kontakten med naturens ånder var en felles menneskelig

forutsetning for helbredelse og læring.

I vestens moderne samfunn har vi mistet forståelsen av hvordan åndelighet var

en nødvendig forutsetning for helse (10). Den sekulære kontrakten, som ble

etablert i vestlige samfunn etter religionskrigene i det 17. århundret, har også

 

Folkehelsepioner og sjaman | Tidsskrift for Den norske legeforening



representert en barriere mot å integrere åndelig omsorg og helbredelse i den

teknisk-medisinske vitenskapen (11).

Selv er jeg blitt inspirert av Knud E. Løgstrup (1905–81). For meg er han en

«moderne indianer» ved at han gjenoppdaget en naturreligiøs posisjon som er

uavhengig av religiøs konfesjonstilhørighet. Løgstrups religionsfilosofi og

sansefilosofi representerer en livsinnstilling som er uttrykk for en gammel

visdom som har vært underslått i lang tid. Gjennom sansingen har vi et

umiddelbart forhold til det vi opplever «der ute». Det kan fylle oss med

takknemlighet nettopp fordi det ikke avhenger av vår anstrengelse, bare vår

evne til å åpne oss fordomsfritt og uten forhåndsbestemte kategorier overfor

det vi mottar. Vi kan glede oss over syns-, hørsels- og følelsesinntrykk ved

umiddelbart å være sammen med det sansede. Det er ett av livets grunnvilkår

som har forrang og gjør oss i stand til å velge livet hver morgen uten å

reflektere og veie for og imot. Slik er verdens og skapelsens raushet (12, 13).

En slik livsinnstilling er på vei inn i vår vestlige kultur, foreløpig fra en

outsiderposisjon. I medisinsk og psykoterapeutisk praksis er vekten i ferd med

å forskyve seg fra å unngå ubehag og smerte til å leve oppreist i pakt med egne

verdier. Naturen kan opplyse oss ved tilstedeværelse i meditativ praksis og i

handlinger som er verdikongruente (14). Lakotafolkets soldans er et ritual til

oppøvelse av kulturelle kjerneverdier: mot, gavmildhet, styrke og integritet. Det

er verdier vi deler med dem.

Takk til bibliotekarer ved Universitetsbiblioteket på Haukeland

universitetssjukehus for hjelp med å finne litteratur til artikkelen.

LITTERATUR

1. Walker JR, DeMallie RJ, Jahner EA. red. Lakota belief and ritual. Lincoln,

NE: University of Nebraska Press, 1991.

2. Walker JR. Tuberculosis among the Oglala Sioux Indians. Am J Med Sci

1906; 132: 600–5. [CrossRef]

3. Walker JR. The Sun Dance and Other Ceremonies of the Oglala Division

the Teton Oglala. I: Wissler C, red. Sun Dance of the Plains Indians.

Anthropolical Papers of the American Museum of Natural History. New York,

NY: American Museum of Natural History, 1921: 51–224.

4. Walker JR. Oglala Kinship Terms. Am Anthropol 1914; 16: 96–109.

[CrossRef]

5. Walker JR. Lakota society. Lincoln/London: University of Nebraska Press

and the Colardo Historical Society, 1982.

6. Ricker ES. James R. Walker, Wounded Knee. I: Jensen RE, red. Voices of

the American West: The settler and soldier interviews of Eli S. Ricker, 1903–

1919. University of Nebraska Press, 2005: 24–7.

7. Brown D. Bury my heart at Wounded Knee. An Indian history of the

American West. New York, NY: Bantam Books, 1970.

 

Folkehelsepioner og sjaman | Tidsskrift for Den norske legeforening

http://dx.doi.org/10.1097%2F00000441-190610000-00012
http://dx.doi.org/10.1097%2F00000441-190610000-00012
http://dx.doi.org/10.1525%2Faa.1914.16.1.02a00080
http://dx.doi.org/10.1525%2Faa.1914.16.1.02a00080


8. Walker JR. Introduction. I: Jahner EA, red. Lakota myth. Lincoln/London:

University of Nebraska Press and the Colorado Historical Society, 1983: 1–40.

9. Stolzman W. The Pipe and Christ, Christian-Sioux Dialogue. Chamberlain,

SD: Tipi Press, 1989.

10. Le Fanu J. Why us?: How Science Rediscovered the Mystery of Ourselves.

Vintage, 2009

11. Cobb M, Puchalski CM, Rumbold B. Textbook of spirituality in health care.

New York, NY: Oxford University Press, 2012.

12. Løgstrup KE. Den etiske fordring. Trondheim: Cappelens Forlag AS,

2000.

13. Løgstrup KE. Skabelse og tilintetgjørelse. Religionsfilosofiske

betragtninger. Viborg: Gyldendal, 2008.

14. Hayes S, Strosahl KD, Wilson KG. Acceptance and commitment therapy –

The process and practice of mindful change. New York/London: Guilford

Press, 2012.

Publisert: 29. juni 2020. Tidsskr Nor Legeforen. DOI: 10.4045/tidsskr.20.0013

Opphavsrett: ©️️️ Tidsskriftet 2026 Lastet ned fra tidsskriftet.no 7. februar 2026.

 

Folkehelsepioner og sjaman | Tidsskrift for Den norske legeforening


