
Er barmhjertighetens tid forbi?

KRONIKK

Fylkeslegen i Finnmark

Statens hus

9815 Vadsø

og Institutt for samfunnsmedisin

Universitetet i Tromsø

Moderne biomedisinsk etikk beskjeftiger seg mest med vurdering av tekniske

løsninger og er langt på vei en avpersonifisert etikk, der pasientene fremstår

som abstrakte fenomener. Den personlige relasjonen mellom lege og pasient

har kommet ut av fokus. Samtidig er samfunnsutviklingen preget av en

lovregulert rettighetstenkning som har skapt polarisering i lege-pasient-

forholdet. Har denne utviklingen ført til at de hippokratiske verdiene er blitt

kastet ut som barnet med badevannet?

I vårt daglige møte med enkeltpasienter opplever vi etiske utfordringer som

den moderne biomedisinske etikk ikke kan hjelpe oss med. Vi trenger en ny

debatt om vårt profesjonelle sinnelag. Den retningen innen etikken som kalles

”nærhetsetikk” har mange verdifulle impulser å bidra med i denne diskusjonen.

Tidsskriftets julenummer i fjor (nr. 30/2000) brakte en samling interessante

artikler om humanisme og medisin. Artiklene vekker tanker om hvilke typer

kompetanse vi trenger som leger og hva som skal være verdigrunnlaget for vår

virksomhet i årene fremover. Jeg oppfatter disse artiklene som startskuddet for

en debatt. Etter å ha lest artikkelen om verdigrunnlaget for medisinen i

kommende tider (1), sitter jeg igjen med en ubehagelig følelse: Her er det noe

viktig som mangler.

Jeg arbeider mye med turnusleger i kommunehelsetjenesten, unge kolleger

som gjør sine første selvstendige yrkerserfaringer og opplever at det bildet de

har hatt av sin legerolle utfordres. Det har undret meg mange ganger hvor

uforberedt de er på de etiske og personlige utfordringene som møter dem.

Medisinsk etikk er relativt godt representert i dagens studieplaner, men tar den

fatt i de riktige problemstillingene?

 

Er barmhjertighetens tid forbi? | Tidsskrift for Den norske legeforening

KARIN STRAUME

https://references.tidsskriftet.dev05.ovh.ramsalt.com/kronikk


Utviklingen av profesjonens verdigrunnlag

For vestlig medisin har den hippokratiske legeed fra 400 – 500 år f.Kr. vært

gjeldende yrkesetisk kodeks. Den norske lægeforenings etiske regler fra 1961

(med endringer, senest i 1997) (2) bygger fortsatt i stor grad på de

hippokratiske prinsippene (3), selv om nye elementer er kommet inn. Helt frem

til vår tid har samfunnet betraktet denne moralske kodeks som tilstrekkelig

garanti for forsvarlig yrkesutøvelse, og først i det 20. århundre ble det innført

juridiske reguleringer av profesjonen gjennom egne lover. De siste par tiårene

har det skjedd en nærmest eksplosiv utvikling av antall lover, forskrifter og

andre formelle krav som innvirker på legers virksomhet.

Den hippokratiske legeetikk var utelukkende opptatt av å regulere det

personlige forhold en lege skal ha til sine pasienter (og sine lærere!) (4).

Perspektivet er de nære relasjonene i legens praktisk yrkesutøvelse.

Ved siden av profesjonsetikken har det, særlig i det siste hundreåret, utviklet

seg en medisinsk etikk som er preget av den generelle samfunnsutviklingen.

Den moderne medisinens vitenskapelige fremskritt har tvunget frem nye etiske

grenseoppganger. De rådende etiske prinsipper på andre samfunnssektorer blir

naturlig nok også gjort gjeldende for helsevesenet. Troen på hva man kan

regulere ved lover og forskrifter er blitt nesten like grenseløs som troen på

vitenskapens muligheter. Nærmest umerkelig har fokus for den medisinske

etikken skiftet fra den intime lege-pasient-sfæren til en global og langt mer

teoretisk arena.

Dagens rådende medisinske etikk har en helt annen agenda enn den

hippokratiske legeetikk. Nestoren i medisinsk etikk i Norge, Knut Erik Tranøy,

beskriver i sin siste bok Den nye biomedisinske etikken (5), der

hovedelementene er (pasientenes) autonomi, integritet og informert samtykke.

Konflikten står mellom konsekvensetikk og pliktetikk, og de sentrale

problemstillingene er knyttet til livets yttergrenser og den moderne medisinens

flytting av disse grensene. I tillegg trekkes også prioriteringsdebatten inn.

Etter min mening er den moderne biomedisinske etikk på denne måten blitt

avpersonifisert fra å gjelde forholdet til pasienten som enkeltmenneske, til å

gjelde pasienten som abstrakt fenomen. Den omhandler alle mennesker like

mye som den pasienten jeg sitter overfor akkurat nå. Den er mer opptatt av å

vurdere mulige etiske implikasjoner av medisinens teknologiske

landevinninger enn av relasjonen til de levende pasientene jeg faktisk forholder

meg til (6). Og lege-pasient-forholdet domineres stadig mer av et lovverk som

fremholder pasientens rettigheter overfor meg i stedet for mitt etiske ansvar.

Hva dette har gjort med det emosjonelle klimaet mellom lege og pasient er for

øvrig godt beskrevet i Legeforeningens innspill til Verdikommisjonen: ”Fra

legekunst til medisinsk teknologi. Hva gjør de helsepolitiske reformene med

lege-pasient-forholdet?” (7).

Begreper som barmhjertighet er nærmest blitt skjellsord i den offentlige debatt

(mens Legeforeningen heldigvis gjeninnførte dette begrepet i sine etiske regler i

1994!) (2). Blant allmennheten brukes nå begrepet barmhjertighet mest i

 

Er barmhjertighetens tid forbi? | Tidsskrift for Den norske legeforening



sammenstillinger som barmhjertighetsdrap og kobles også i denne forbindelse

sammen med rettigheter. Alle skal ha rett til omsorgsfull helsehjelp, ingen skal

være overlatt til andres barmhjertighet. Alt dette er vel og bra som rettesnor for

overordnede prioriteringer og prinsipielle avgjørelser. Selvfølgelig må den

medisinsk-etiske debatten beskjeftige seg med spørsmål om teknologiske

inngrep rundt livets yttergrenser, men hvis vi reduserer den medisinske etikken

til bare å omhandle disse temaene, vil vi stå ribbet tilbake. Hvor er det blitt av

de normene som kan veilede oss i vårt daglige møte med pasienter? ”For mye

vekt på teknologi, lover og rettigheter vil kunne redusere mulighetene for at

den humanistiske og mellommenneskelige relasjonen i lege-pasient-forholdet

kan få utvikle seg,” skriver Legeforeningen (7).

Geir Sverre Braut skriver i Tidsskriftets julenummer om verdigrunnlaget for

medisinen i kommende tider (1) at ”også forteljingane som seier oss noko om

korleis den gode lege bør handle, må få vere ein naturleg del av det faglege

fellesskapet”. Han tar utgangspunkt i Morells seks kjerneverdier i lege-pasient-

relasjonen (8) (på engelsk ”confidence”, ”confidenciality”, ”competence”,

”contract”, ”community responsibility” og ”commitment”). Men derfra beveger

Braut seg opp på et abstraksjonsnivå hvor i hvert fall jeg faller av lasset, og han

avleder fire grunnverdier hvor jeg bare finner igjen små fragmenter av de

grunnleggende relasjonsverdiene. Hans grunnverdier er: menneskeverdets

ukrenkelighet, likeverdig fordeling av medisinske tjenester, faglig forsvarlighet

og innsynsrett/forutsigbarhet. Disse verdier er tidsriktige og samfunnsnyttige,

men hvor er det blitt av de tidløse verdiene som vår profesjon har støttet seg på

i 2 500 år?

Med en abstrakt, biomedisinsk etikk som eneste ballast er det rimelig at

turnuslegene føler seg hjelpeløse i sine første, sterke møter med lidende

mennesker i vanskelige livssituasjoner. Her opplever de en etisk utfordring som

er kvalitativt forskjellig fra de teoretiske problemstillingene som studiet har

forberedt dem på. I etikkundervisningen må vi også løfte frem verdier og

tilnærmingsmåter som kan gi dem hjelp til å møte denne etiske appellen fra

enkeltpasienter. Det er ikke nok å nevne disse verdiene i festtalene og i

innledninger og avslutninger på artikler om vårt etiske grunnlag.

Relasjonsverdiene må inn igjen som grunnverdier i vår medisinske etikk. Den

etikkretningen som benevnes ”nærhetsetikk”, har etter min mening mye å bidra

med til forståelsen av de etiske utfordringene vi møter i klinisk praksis og i

utformingen av vårt verdigrunnlag.

 

Er barmhjertighetens tid forbi? | Tidsskrift for Den norske legeforening



Hva kan vi lære av nærhetsetikken?

Illustrasjonsfoto SCANPIX

Nærhetsetikk er betegnelsen på en tilnærming til moralske fenomener og

moralsk praksis som setter forholdet mellom et ”jeg” og et ”du” i sentrum (9).

De fremste eksponentene for denne retningen er den litauisk-franske filosofen

Emmanuel Levinas (1906 – 95) og den danske teologen Knud E. Løgstup

(1905 – 81). Her hjemme har særlig Arne Johan Vetlesen og Harald Jodalen

bidratt til å gjøre disse tankene kjent (9).

Sentralt i Levinas’ etikk står begrepet ”møtet med Den andres ansikt” (10). Når

vi møter et annet menneske, ansikt til ansikt, på et likestilt nivå av felles

menneskelighet, våkner vår etiske bevissthet. Den andres ansikt utsteder en

ubedt appell om ansvar, et ansvar som er mitt, ikke noen annens eller

hvermanns. Ansiktet eksponerer nakenheten, nøden, det trengende hos Den

andre. Ansiktet er den rene, ikke-forstilte sårbarheten, som uvegerlig gir meg et

ansvar jeg ikke fritt kan velge om jeg vil eller ikke vil ta på meg.

 

Er barmhjertighetens tid forbi? | Tidsskrift for Den norske legeforening



Levinas setter her fingeren på et dypt menneskelig fenomen. Slik vekkes vår

etiske bevissthet og slik fortsetter den å pirres gjennom hele vårt liv. Hvem har

ikke fortvilet forsøkt å vende seg bort fra ansiktene som taler til oss fra TV-

skjermen? Et tall på 100 000 lidende etter en flomkatastrofe er lettere å

distansere seg fra enn ett lidende ansikt. Både mediene og reklamebransjen vet

til fulle å utnytte dette.

Også i vårt yrkesliv møter vi disse ansiktene. De blir mer påtrengende når vi

møter dem som hele mennesker i deres sosiale kontekst, med den samme

menneskelighet, de samme følelser, behov og lengsler som oss selv. Ikke

pasienten som fenomen, fødselsnummer eller diagnose, men som den nakne

sårbarheten vi sitter overfor ansikt til ansikt.

Løgstrup bruker begrepet ”den etiske fordring” (11) når dette ansvaret vekkes i

oss. Han beskriver tilliten (12) som en grunnforutsetning for all menneskelig

kommunikasjon. Ved at et ”jeg” går inn i kommunikasjon med et annet

menneske utleverer det seg selv i håpet om respons på sin henvendelse. Den

tillit et annet menneske viser meg ved å henvende seg til meg, stiller meg

overfor en fordring om å ta vare på den andre. Ved å utlevere seg, gir den andre

meg en makt over seg med muligheter for omsorg eller ødeleggelse. Og jeg gjør

det samme når jeg kommer ham i møte. Menneskelig kommunikasjon blir da

en kontinuerlig veksling (interdependens) mellom selvutlevering og makt.

Dette samspillet mellom utleverthet og makt gir opphavet til det grunnleggende

etiske krav vi stilles overfor.

Hos Løgstrup er dette en allmenn beskrivelse av hvordan den etiske bevissthet

vekkes. For leger, som i allmennhetens bevissthet har makt over liv og død, blir

det en spesiell utfordring ikke å la maktposisjonen dominere i dette forholdet.

Lege-pasient-forholdet er i utgangspunktet asymmetrisk. Men mange av oss

har erfart at de gangene vi trer ut av denne asymmetrien, når vi går inn i en

reell interdependens mellom makt og utleverthet på likefot med pasienten, kan

den virkelig gode kommunikasjonen oppstå. Dette likeverdige møtet med åpen

kommunikasjon gjør noe med oss; vi risikerer at vår sjel blir berørt. Advarende

pekefingrer heves og man sier at dette skaper usunne bindinger, at det truer

profesjonaliteten. Men er det ikke nettopp dette som gir grobunn for den

profesjonaliteten som Hippokrates hevdet: At vår grunnleggende profesjonelle

oppgave er å bruke vår kompetanse til å gjøre vel mot de menneskene som

søker oss?

Nærhetsetikken er lite opptatt av normer og regler. Slik jeg oppfatter det, er

den mer opptatt av å forstå mellommenneskelige relasjoner enn å stille opp

regler for dem. Ifølge Løgstrup er den etiske fordring ”taus” (13) i den

betydning at den ikke gir noen konkrete anvisninger for hvordan vi skal handle.

Det eneste den slår fast, er at det som skal gjøres, skal gjøres for den andres

skyld. De konkrete handlingene skal springe ut av ”spontane livsytringer” og

ikke av regler. Som eksempler på spontane livsytringer nevner han tillit,

barmhjertighet, talens åpenhet, kjærlighet, oppriktighet, troskap, medfølelse,

håp og indignasjon. Livsytringene er muligheter, ikke normer. Det handler om

holdninger, om måter å møte andre mennesker på og den innstilling vi møter

dem med.

 

Er barmhjertighetens tid forbi? | Tidsskrift for Den norske legeforening



Den moderne biomedisinske etikk er blitt så opptatt av å ivareta rettigheter og

vurdere tekniske løsninger at den langt på vei har mistet det profesjonelle

sinnelaget av syne. Nærhetsetikken minner oss om hvor viktig vår innstilling til

andre mennesker er, også i vår yrkesutøvelse. Og den gir oss nyttig innsikt i

hvordan disse innstillingene dannes og hvordan vi skal forholde oss til de etiske

impulsene vi kjenner på i vår kliniske praksis.

Et overveldende ansvar?

Når den etiske appellen treffer oss i møtet med den enkelte pasient, kan

ansvaret ofte føles overveldende. Jeg tror det bl.a. henger sammen med den

rettighetstenkningen som etter hvert også dominerer lege-pasient-forholdet.

Den andres (pasientens) ansikt appellerer ikke lenger bare om å ”alltid trøste,

ofte lindre, noen ganger helbrede”. Ansiktene presenterer rettigheter til den

beste utredningen med den korteste ventetiden og den mest moderne

behandlingen uten bivirkninger eller komplikasjoner, og det er legens plikt å

skaffe dette til veie. Dessuten forventes det at legen skal ta ansvar for den sykes

livsopphold (trygdeytelser), nære relasjoner og livsstilsvalg. Hvis vi ikke stiller

opp eller hvis noe går galt, finnes alltid mediene og tilsynsmyndigheten som ris

bak speilet.

Rettighetstenkningen har ført til en polarisering i lege-pasient-forholdet som

gir skrinne kår for den mellommenneskelige samhandlingen (7). Det kan lett

oppstå konflikter mellom det pasienten forlanger, eller det vi tror han forlanger

fordi vi leser alle lovverkets og medienes krav inn i den ubedte appellen som

møter oss fra hans ansikt, og det vi makter å gi ham uten å utslette oss selv.

Appellen fra Den andres ansikt vil alltid være der og den etiske fordring vi alltid

pirre oss, så lenge vi har vår menneskelighet i behold og ikke lukker oss til for å

skjerme oss. Samtidig tyder alt på at de formelle kravene til oss bare vil øke i

årene fremover. Utfordringen blir å beholde ”berørbarheten” for den etiske

appellen og stadig få fornyet det gode sinnelag gjennom et langt legeliv, uten å

bukke under for et overveldende ansvar.

Ansvarets grense og rettferdighetens begynnelse

Levinas avgrenser seg klart mot at denne berørbarheten skulle ha noe med

psykologi å gjøre, at det skulle dreie seg om viljesbestemte eller følelsesmessige

anlegg hos oss – slik som altruisme eller evnen til medlidenhet eller empati

(14). For ham er det rett og slett en allmennmenneskelig forklaring på vår

etiske bevissthet, og det er den som konstituerer vår menneskelighet. Møtet

med Den andres ansikt initierer det etiske ansvaret med ufravikelig

nødvendighet, rett og slett fordi den menneskelig natur er slik. Men han får et

problem når Den andre får konkurranse av Den tredje og Den fjerde osv. Har vi

like stort ansvar for dem alle, og hvordan skal vi i tilfelle makte det? Her står vi

ifølge Levinas ved ”ansvarets grense” og ved begynnelsen av spørsmålet om

rettferdighet. Rettferdigheten innebærer en bevissthet, og den fordrer

 

Er barmhjertighetens tid forbi? | Tidsskrift for Den norske legeforening



refleksjon, avveining, sammenlikning osv., altså langt mer teoretiske

tilnærminger enn den intuitive etiske fordring som oppstår i møtet med den

enkelte.

Kanskje kan dette skillet hjelpe oss å møte utfordringen med å bevare

berørbarheten uten å bukke under for ansvaret? Kanskje må vi operere med to

forskjellige dimensjoner i vår medisinske etikk? En dimensjon som går på

sinnelaget i møte med den enkelte pasient, og en annen som tar seg av mer

teoretiske tilnærminger til pasientenes og samfunnets krav og forventninger?

Ingen av disse to dimensjonene må fortrenge den andre, og de må henge

sammen på et vis og være innbyrdes konsistente. Og begge dimensjonene må

belyses både i vår grunnutdanning og gjennom vår livslange læring.

Avslutning

Nærhetsetikken alene er ikke tilstrekkelig som verdigrunnlag for den

medisinske etikken, men den kan bidra med viktige verdier som har vært lite

synlige i de senere års debatt. Jeg vil slå et slag for en ny diskusjon om vårt

profesjonelle sinnelag, og hvordan dette skal foredles gjennom

etikkundervisningen og i vår videre- og etterutdanning. Hvis vi vil bevare det

gode sinnelag som et viktig element i vår yrkesetikk, trenger vi noe mer enn den

biomedisinske etikken å støtte oss på. Nærhetsetikken bidrar ikke med regler

og normer, men den kan gi inspirasjon til utforming av pedagogiske metoder

for å arbeide med vårt profesjonelle sinnelag. Jeg tror vi må arbeide aktivt med

slike metoder i årene fremover, for det gode sinnelag kommer ikke av seg selv

og motkreftene er sterke.

I likhet med forfatteren av Stortingsmelding nr. 26 for 1999 – 2000 Om verdiar

i den norske helsetenesta (15) håper jeg at ikke ”rolla som helsearbeider etter

kvart blir jamnstelt med andre tenesteytande yrkesroller i eit heilt vanleg og

forretningsmessig bytteforhold”. Det ville verken pasientene, samfunnet eller

legestanden være tjent med. Syke mennesker vil til alle tider trenge leger som

gir dem omsorg av et godt hjerte. Et samfunn som ikke lenger har plass for

barmhjertigheten, blir et kaldt samfunn. Og uten de personlige, nære møtene

med pasienter som appellerer til det beste i oss, vil legeyrket bli atskillig mindre

meningsfylt.

LITTERATUR

1. Braut GS. Verdigrunnlaget for medisinen i komande tider Tidsskr Nor

Lægeforen 2000; 120: 3743 – 5.

2. Årbok 2000 – 2001. Oslo: Den norske lægeforening, 2000.

3. Larsen Ø, red. The shaping of a profession. Canton, MA: Science History

Publications/USA, 1996.

4. Kjønstad A, Syse A. Helseprioriteringer og pasientrettigheter. (Gjengir den

hippokratiske lege-ed i Axel Strøms oversettelse fra 1976.) Oslo: Ad notam

Gyldendal, 1992.

 

Er barmhjertighetens tid forbi? | Tidsskrift for Den norske legeforening

https://references.tidsskriftet.dev05.ovh.ramsalt.com/node/30952/pdf/m2000/12/Verdigrunnlaget%20for%20medisinen%20i%20komande%20tider


5. Tranøy KE. Medisinsk etikk i vår tid. Bergen: Fagbokforlaget, 1999.

6. Wyller VB. Gi keiserens hvad keiserens er    Tidsskr Nor Lægeforen 2000;

120: 3062 – 5.

7. Fra legekunst til medisinsk teknologi. Hva gjør de helsepolitiske reformene

med lege-pasient-forholdet?

www.legeforeningen.no/nyheter/fraleg/horinger/verdkom/htm

8. Smith R. Medicine’s core values. BMJ 1994; 309: 1247 – 8.

9. Vetlesen AJ, red. Nærhetsetikk. Oslo: Ad Notam Gyldendal, 1996.

10. Levinas E. Den Annens humanisme. Oversatt og utgitt av A. Aarnes. Oslo:

Aschehoug, 1993.

11. Løgstrup KE. Den etiske fordring. København: Gyldendal, 1962.

12. Løgstup KE. Trust as a fundamental part of human existence. I: Vetlesen

AJ, Jodalen H, red. Closeness. An Ethics. Oslo: Universitetsforlaget, 1997:

71 – 89.

13. Andersen S. KE Løgstrups etik. I: Vetlesen AJ, red. Nærhetsetikk. Oslo: Ad

Notam Gyldendal, 1996: 50 – 100.

14. Vetlesen AJ. Emmanuel Levinas. Vetlesen AJ, red. Nærhetsetikk. Oslo: Ad

Notam Gyldendal, 1996:

15. – 49. 15. St.meld. nr. 26 (1999 – 2000). Om verdiar for den norske

helsetenesta.

Publisert: 10. februar 2001. Tidsskr Nor Legeforen.

Opphavsrett: ©️️️ Tidsskriftet 2026 Lastet ned fra tidsskriftet.no 16. februar 2026.

 

Er barmhjertighetens tid forbi? | Tidsskrift for Den norske legeforening

https://references.tidsskriftet.dev05.ovh.ramsalt.com/node/30952/pdf/m2000/10/Gi%20keiseren%20hvad%20keiserens%20er...
http://www.legeforeningen.no/nyheter/fraleg/horinger/verdkom/htm

