Tidsskriftet 9 &,

Er barmhjertighetens tid forbi?

KRONIKK

Fylkeslegen i Finnmark

Statens hus

9815 Vadsg

og Institutt for samfunnsmedisin
Universitetet i Tromsg

Moderne biomedisinsk etikk beskjeftiger seg mest med vurdering av tekniske
losninger og er langt pa vei en avpersonifisert etikk, der pasientene fremstar
som abstrakte fenomener. Den personlige relasjonen mellom lege og pasient
har kommet ut av fokus. Samtidig er samfunnsutviklingen preget av en
lovregulert rettighetstenkning som har skapt polarisering i lege-pasient-
forholdet. Har denne utviklingen fort til at de hippokratiske verdiene er blitt
kastet ut som barnet med badevannet?

I vart daglige mote med enkeltpasienter opplever vi etiske utfordringer som
den moderne biomedisinske etikk ikke kan hjelpe oss med. Vi trenger en ny
debatt om vart profesjonelle sinnelag. Den retningen innen etikken som kalles
“neerhetsetikk” har mange verdifulle impulser & bidra med i denne diskusjonen.

Tidsskriftets julenummer i fjor (nr. 30/2000) brakte en samling interessante
artikler om humanisme og medisin. Artiklene vekker tanker om hvilke typer
kompetanse vi trenger som leger og hva som skal vaere verdigrunnlaget for var
virksomhet i drene fremover. Jeg oppfatter disse artiklene som startskuddet for
en debatt. Etter & ha lest artikkelen om verdigrunnlaget for medisinen i
kommende tider (1), sitter jeg igjen med en ubehagelig folelse: Her er det noe
viktig som mangler.

Jeg arbeider mye med turnusleger i kommunehelsetjenesten, unge kolleger
som gjor sine forste selvstendige yrkerserfaringer og opplever at det bildet de
har hatt av sin legerolle utfordres. Det har undret meg mange ganger hvor
uforberedt de er pa de etiske og personlige utfordringene som mgter dem.
Medisinsk etikk er relativt godt representert i dagens studieplaner, men tar den
fatt i de riktige problemstillingene?

Er barmhjertighetens tid forbi? | Tidsskrift for Den norske legeforening


https://references.tidsskriftet.dev05.ovh.ramsalt.com/kronikk

Utviklingen av profesjonens verdigrunnlag

For vestlig medisin har den hippokratiske legeed fra 400 — 500 ar f.Kr. veert
gjeldende yrkesetisk kodeks. Den norske leegeforenings etiske regler fra 1961
(med endringer, senest i 1997) (2) bygger fortsatt i stor grad pa de
hippokratiske prinsippene (3), selv om nye elementer er kommet inn. Helt frem
til var tid har samfunnet betraktet denne moralske kodeks som tilstrekkelig
garanti for forsvarlig yrkesutavelse, og forst i det 20. &rhundre ble det innfort
juridiske reguleringer av profesjonen gjennom egne lover. De siste par tidrene
har det skjedd en naermest eksplosiv utvikling av antall lover, forskrifter og
andre formelle krav som innvirker pa legers virksomhet.

Den hippokratiske legeetikk var utelukkende opptatt av a regulere det
personlige forhold en lege skal ha til sine pasienter (og sine lerere!) (4).
Perspektivet er de neere relasjonene i legens praktisk yrkesutevelse.

Ved siden av profesjonsetikken har det, serlig i det siste hundrearet, utviklet
seg en medisinsk etikk som er preget av den generelle samfunnsutviklingen.
Den moderne medisinens vitenskapelige fremskritt har tvunget frem nye etiske
grenseoppganger. De rddende etiske prinsipper pa andre samfunnssektorer blir
naturlig nok ogséa gjort gjeldende for helsevesenet. Troen pa hva man kan
regulere ved lover og forskrifter er blitt nesten like grenselags som troen pa
vitenskapens muligheter. Naermest umerkelig har fokus for den medisinske
etikken skiftet fra den intime lege-pasient-sfaeren til en global og langt mer
teoretisk arena.

Dagens radende medisinske etikk har en helt annen agenda enn den
hippokratiske legeetikk. Nestoren i medisinsk etikk i Norge, Knut Erik Trangy,
beskriver i sin siste bok Den nye biomedisinske etikken (5), der
hovedelementene er (pasientenes) autonomi, integritet og informert samtykke.
Konflikten star mellom konsekvensetikk og pliktetikk, og de sentrale
problemstillingene er knyttet til livets yttergrenser og den moderne medisinens
flytting av disse grensene. I tillegg trekkes ogsa prioriteringsdebatten inn.

Etter min mening er den moderne biomedisinske etikk pa denne méten blitt
avpersonifisert fra a gjelde forholdet til pasienten som enkeltmenneske, til &
gjelde pasienten som abstrakt fenomen. Den omhandler alle mennesker like
mye som den pasienten jeg sitter overfor akkurat na. Den er mer opptatt av a
vurdere mulige etiske implikasjoner av medisinens teknologiske
landevinninger enn av relasjonen til de levende pasientene jeg faktisk forholder
meg til (6). Og lege-pasient-forholdet domineres stadig mer av et lovverk som
fremholder pasientens rettigheter overfor meg i stedet for mitt etiske ansvar.
Hva dette har gjort med det emosjonelle klimaet mellom lege og pasient er for
gvrig godt beskrevet i Legeforeningens innspill til Verdikommisjonen: “Fra
legekunst til medisinsk teknologi. Hva gjor de helsepolitiske reformene med
lege-pasient-forholdet?” (7).

Begreper som barmhjertighet er naermest blitt skjellsord i den offentlige debatt
(mens Legeforeningen heldigvis gjeninnforte dette begrepet i sine etiske regler i
1994!) (2). Blant allmennheten brukes na begrepet barmhjertighet mest i

Er barmhjertighetens tid forbi? | Tidsskrift for Den norske legeforening



sammenstillinger som barmhjertighetsdrap og kobles ogsa i denne forbindelse
sammen med rettigheter. Alle skal ha rett til omsorgsfull helsehjelp, ingen skal
veare overlatt til andres barmhjertighet. Alt dette er vel og bra som rettesnor for
overordnede prioriteringer og prinsipielle avgjorelser. Selvfolgelig ma den
medisinsk-etiske debatten beskjeftige seg med spersmal om teknologiske
inngrep rundt livets yttergrenser, men hvis vi reduserer den medisinske etikken
til bare 4 omhandle disse temaene, vil vi sta ribbet tilbake. Hvor er det blitt av
de normene som kan veilede oss i vart daglige mate med pasienter? "For mye
vekt pa teknologi, lover og rettigheter vil kunne redusere mulighetene for at
den humanistiske og mellommenneskelige relasjonen i lege-pasient-forholdet
kan fa utvikle seg,” skriver Legeforeningen (7).

Geir Sverre Braut skriver i Tidsskriftets julenummer om verdigrunnlaget for
medisinen i kommende tider (1) at "ogséa forteljingane som seier oss noko om
korleis den gode lege bor handle, mé fa vere ein naturleg del av det faglege
fellesskapet”. Han tar utgangspunkt i Morells seks kjerneverdier i lege-pasient-

» » » »

relasjonen (8) (pa engelsk “confidence”, “confidenciality”, "competence”,
“contract”, "community responsibility” og "commitment”). Men derfra beveger
Braut seg opp pé et abstraksjonsnivé hvor i hvert fall jeg faller av lasset, og han
avleder fire grunnverdier hvor jeg bare finner igjen sma fragmenter av de
grunnleggende relasjonsverdiene. Hans grunnverdier er: menneskeverdets
ukrenkelighet, likeverdig fordeling av medisinske tjenester, faglig forsvarlighet
og innsynsrett/forutsigbarhet. Disse verdier er tidsriktige og samfunnsnyttige,
men hvor er det blitt av de tidlgse verdiene som var profesjon har stottet seg pa
12500 ar?

Med en abstrakt, biomedisinsk etikk som eneste ballast er det rimelig at
turnuslegene foler seg hjelpelase i sine forste, sterke moter med lidende
mennesker i vanskelige livssituasjoner. Her opplever de en etisk utfordring som
er kvalitativt forskjellig fra de teoretiske problemstillingene som studiet har
forberedt dem pa. I etikkundervisningen ma vi ogsa lofte frem verdier og
tilnaermingsmater som kan gi dem hjelp til & mgte denne etiske appellen fra
enkeltpasienter. Det er ikke nok 4 nevne disse verdiene i festtalene og i
innledninger og avslutninger pa artikler om vart etiske grunnlag.
Relasjonsverdiene ma inn igjen som grunnverdier i var medisinske etikk. Den
etikkretningen som benevnes “nearhetsetikk”, har etter min mening mye a bidra
med til forstaelsen av de etiske utfordringene vi mater i klinisk praksis og i
utformingen av vart verdigrunnlag.

Er barmhjertighetens tid forbi? | Tidsskrift for Den norske legeforening



Hva kan vi leere av naerhetsetikken?

Ilustrasjonsfoto SCANPIX

Nerhetsetikk er betegnelsen pa en tilneerming til moralske fenomener og
moralsk praksis som setter forholdet mellom et ”jeg” og et ”du” i sentrum (9).
De fremste eksponentene for denne retningen er den litauisk-franske filosofen
Emmanuel Levinas (1906 — 95) og den danske teologen Knud E. Logstup
(1905 — 81). Her hjemme har serlig Arne Johan Vetlesen og Harald Jodalen
bidratt til 4 gjere disse tankene kjent (9).

Sentralt i Levinas’ etikk star begrepet "mgtet med Den andres ansikt” (10). Nar
vi mater et annet menneske, ansikt til ansikt, pa et likestilt niva av felles
menneskelighet, vikner var etiske bevissthet. Den andres ansikt utsteder en
ubedt appell om ansvar, et ansvar som er mitt, ikke noen annens eller
hvermanns. Ansiktet eksponerer nakenheten, ngden, det trengende hos Den
andre. Ansiktet er den rene, ikke-forstilte sarbarheten, som uvegerlig gir meg et
ansvar jeg ikke fritt kan velge om jeg vil eller ikke vil ta pa meg.

Er barmhjertighetens tid forbi? | Tidsskrift for Den norske legeforening



Levinas setter her fingeren pa et dypt menneskelig fenomen. Slik vekkes var
etiske bevissthet og slik fortsetter den a pirres gjennom hele véart liv. Hvem har
ikke fortvilet forsgkt & vende seg bort fra ansiktene som taler til oss fra TV-
skjermen? Et tall pa 100 000 lidende etter en flomkatastrofe er lettere &
distansere seg fra enn ett lidende ansikt. BAide mediene og reklamebransjen vet
til fulle & utnytte dette.

Ogsé i vart yrkesliv mater vi disse ansiktene. De blir mer patrengende nar vi
moter dem som hele mennesker i deres sosiale kontekst, med den samme
menneskelighet, de samme folelser, behov og lengsler som oss selv. Ikke
pasienten som fenomen, fadselsnummer eller diagnose, men som den nakne
sarbarheten vi sitter overfor ansikt til ansikt.

Logstrup bruker begrepet "den etiske fordring” (11) néar dette ansvaret vekkes i
oss. Han beskriver tilliten (12) som en grunnforutsetning for all menneskelig
kommunikasjon. Ved at et ”jeg” gar inn i kommunikasjon med et annet
menneske utleverer det seg selv i hapet om respons pa sin henvendelse. Den
tillit et annet menneske viser meg ved & henvende seg til meg, stiller meg
overfor en fordring om & ta vare pa den andre. Ved a utlevere seg, gir den andre
meg en makt over seg med muligheter for omsorg eller gdeleggelse. Og jeg gjor
det samme nar jeg kommer ham i mote. Menneskelig kommunikasjon blir da
en kontinuerlig veksling (interdependens) mellom selvutlevering og makt.
Dette samspillet mellom utleverthet og makt gir opphavet til det grunnleggende
etiske krav vi stilles overfor.

Hos Loegstrup er dette en allmenn beskrivelse av hvordan den etiske bevissthet
vekkes. For leger, som i allmennhetens bevissthet har makt over liv og ded, blir
det en spesiell utfordring ikke a la maktposisjonen dominere i dette forholdet.
Lege-pasient-forholdet er i utgangspunktet asymmetrisk. Men mange av oss
har erfart at de gangene vi trer ut av denne asymmetrien, nar vi gar inn i en
reell interdependens mellom makt og utleverthet pa likefot med pasienten, kan
den virkelig gode kommunikasjonen oppsta. Dette likeverdige matet med apen
kommunikasjon gjer noe med oss; vi risikerer at var sjel blir bergrt. Advarende
pekefingrer heves og man sier at dette skaper usunne bindinger, at det truer
profesjonaliteten. Men er det ikke nettopp dette som gir grobunn for den
profesjonaliteten som Hippokrates hevdet: At var grunnleggende profesjonelle
oppgave er a bruke var kompetanse til & gjore vel mot de menneskene som
soker oss?

Nerhetsetikken er lite opptatt av normer og regler. Slik jeg oppfatter det, er
den mer opptatt av & forstda mellommenneskelige relasjoner enn & stille opp
regler for dem. Ifalge Lagstrup er den etiske fordring "taus” (13) i den
betydning at den ikke gir noen konkrete anvisninger for hvordan vi skal handle.
Det eneste den slar fast, er at det som skal gjores, skal gjores for den andres
skyld. De konkrete handlingene skal springe ut av "spontane livsytringer” og
ikke av regler. Som eksempler pa spontane livsytringer nevner han tillit,
barmbhjertighet, talens dpenhet, kjaerlighet, oppriktighet, troskap, medfelelse,
hép og indignasjon. Livsytringene er muligheter, ikke normer. Det handler om
holdninger, om mater & mgte andre mennesker pa og den innstilling vi meter
dem med.

Er barmhjertighetens tid forbi? | Tidsskrift for Den norske legeforening



Den moderne biomedisinske etikk er blitt sd opptatt av & ivareta rettigheter og
vurdere tekniske lgsninger at den langt pa vei har mistet det profesjonelle
sinnelaget av syne. Narhetsetikken minner oss om hvor viktig var innstilling til
andre mennesker er, ogsa i var yrkesutgvelse. Og den gir oss nyttig innsikt i
hvordan disse innstillingene dannes og hvordan vi skal forholde oss til de etiske
impulsene vi kjenner pa i var kliniske praksis.

Et overveldende ansvar?

Nar den etiske appellen treffer oss i mgtet med den enkelte pasient, kan
ansvaret ofte foles overveldende. Jeg tror det bl.a. henger sammen med den
rettighetstenkningen som etter hvert ogsa dominerer lege-pasient-forholdet.
Den andres (pasientens) ansikt appellerer ikke lenger bare om & "alltid troste,
ofte lindre, noen ganger helbrede”. Ansiktene presenterer rettigheter til den
beste utredningen med den korteste ventetiden og den mest moderne
behandlingen uten bivirkninger eller komplikasjoner, og det er legens plikt &
skaffe dette til veie. Dessuten forventes det at legen skal ta ansvar for den sykes
livsopphold (trygdeytelser), nare relasjoner og livsstilsvalg. Hvis vi ikke stiller
opp eller hvis noe gar galt, finnes alltid mediene og tilsynsmyndigheten som ris
bak speilet.

Rettighetstenkningen har fort til en polarisering i lege-pasient-forholdet som
gir skrinne kar for den mellommenneskelige samhandlingen (7). Det kan lett
oppsté konflikter mellom det pasienten forlanger, eller det vi tror han forlanger
fordi vi leser alle lovverkets og medienes krav inn i den ubedte appellen som
mgter oss fra hans ansikt, og det vi makter a gi ham uten & utslette oss selv.

Appellen fra Den andres ansikt vil alltid veere der og den etiske fordring vi alltid
pirre oss, sa lenge vi har var menneskelighet i behold og ikke lukker oss til for &
skjerme oss. Samtidig tyder alt pa at de formelle kravene til oss bare vil gke i
arene fremover. Utfordringen blir 4 beholde "bergrbarheten” for den etiske
appellen og stadig fa fornyet det gode sinnelag gjennom et langt legeliv, uten a
bukke under for et overveldende ansvar.

Ansvarets grense og rettferdighetens begynnelse

Levinas avgrenser seg klart mot at denne bergrbarheten skulle ha noe med
psykologi & gjare, at det skulle dreie seg om viljesbestemte eller falelsesmessige
anlegg hos oss — slik som altruisme eller evnen til medlidenhet eller empati
(14). For ham er det rett og slett en allmennmenneskelig forklaring pa var
etiske bevissthet, og det er den som konstituerer vir menneskelighet. Matet
med Den andres ansikt initierer det etiske ansvaret med ufravikelig
ngdvendighet, rett og slett fordi den menneskelig natur er slik. Men han far et
problem nar Den andre far konkurranse av Den tredje og Den fjerde osv. Har vi
like stort ansvar for dem alle, og hvordan skal vi i tilfelle makte det? Her star vi
ifelge Levinas ved “ansvarets grense” og ved begynnelsen av spgrsmalet om
rettferdighet. Rettferdigheten inneberer en bevissthet, og den fordrer

Er barmhjertighetens tid forbi? | Tidsskrift for Den norske legeforening



refleksjon, avveining, sammenlikning osv., altsa langt mer teoretiske
tilneerminger enn den intuitive etiske fordring som oppstar i motet med den
enkelte.

Kanskje kan dette skillet hjelpe oss & mote utfordringen med a bevare
bergrbarheten uten & bukke under for ansvaret? Kanskje ma vi operere med to
forskjellige dimensjoner i var medisinske etikk? En dimensjon som gér pa
sinnelaget i mote med den enkelte pasient, og en annen som tar seg av mer
teoretiske tilnerminger til pasientenes og samfunnets krav og forventninger?
Ingen av disse to dimensjonene ma fortrenge den andre, og de ma henge
sammen pa et vis og veere innbyrdes konsistente. Og begge dimensjonene ma
belyses bade i var grunnutdanning og gjennom var livslange laering.

Avslutning

Nerhetsetikken alene er ikke tilstrekkelig som verdigrunnlag for den
medisinske etikken, men den kan bidra med viktige verdier som har veert lite
synlige i de senere ars debatt. Jeg vil sla et slag for en ny diskusjon om vart
profesjonelle sinnelag, og hvordan dette skal foredles gjennom
etikkundervisningen og i var videre- og etterutdanning. Hvis vi vil bevare det
gode sinnelag som et viktig element i var yrkesetikk, trenger vi noe mer enn den
biomedisinske etikken 4 stotte oss pa. Naerhetsetikken bidrar ikke med regler
og normer, men den kan gi inspirasjon til utforming av pedagogiske metoder
for 4 arbeide med vart profesjonelle sinnelag. Jeg tror vi ma arbeide aktivt med
slike metoder i drene fremover, for det gode sinnelag kommer ikke av seg selv
og motkreftene er sterke.

I likhet med forfatteren av Stortingsmelding nr. 26 for 1999 — 2000 Om verdiar
i den norske helsetenesta (15) haper jeg at ikke "rolla som helsearbeider etter
kvart blir jamnstelt med andre tenesteytande yrkesroller i eit heilt vanleg og
forretningsmessig bytteforhold”. Det ville verken pasientene, samfunnet eller
legestanden vere tjent med. Syke mennesker vil til alle tider trenge leger som
gir dem omsorg av et godt hjerte. Et samfunn som ikke lenger har plass for
barmhjertigheten, blir et kaldt samfunn. Og uten de personlige, nare matene
med pasienter som appellerer til det beste i oss, vil legeyrket bli atskillig mindre
meningsfylt.

LITTERATUR

1. Braut GS. Verdigrunnlaget for medisinen i komande tider Tidsskr Nor
Lageforen 2000; 120: 3743 — 5.

2. Arbok 2000 — 2001. Oslo: Den norske leegeforening, 2000.

3. Larsen @, red. The shaping of a profession. Canton, MA: Science History
Publications/USA, 1996.

4. Kjonstad A, Syse A. Helseprioriteringer og pasientrettigheter. (Gjengir den
hippokratiske lege-ed i Axel Stroms oversettelse fra 1976.) Oslo: Ad notam
Gyldendal, 1992.

Er barmhjertighetens tid forbi? | Tidsskrift for Den norske legeforening


https://references.tidsskriftet.dev05.ovh.ramsalt.com/node/30952/pdf/m2000/12/Verdigrunnlaget%20for%20medisinen%20i%20komande%20tider

5. Trangy KE. Medisinsk etikk i var tid. Bergen: Fagbokforlaget, 1999.

6. Wyller VB. Gi keiserens hvad keiserens er Tidsskr Nor Lageforen 2000;
120: 3062 — 5.

7. Fra legekunst til medisinsk teknologi. Hva gjor de helsepolitiske reformene
med lege-pasient-forholdet?
www.legeforeningen.no/nyheter/fraleg/horinger/verdkom/htm

8. Smith R. Medicine’s core values. BMJ 1994; 309: 1247 — 8.
9. Vetlesen AJ, red. Naerhetsetikk. Oslo: Ad Notam Gyldendal, 1996.

10. Levinas E. Den Annens humanisme. Oversatt og utgitt av A. Aarnes. Oslo:
Aschehoug, 1993.

11. Logstrup KE. Den etiske fordring. Kebenhavn: Gyldendal, 1962.

12. Logstup KE. Trust as a fundamental part of human existence. I: Vetlesen
AJ, Jodalen H, red. Closeness. An Ethics. Oslo: Universitetsforlaget, 1997:

71 — 89.
13. Andersen S. KE Lagstrups etik. I: Vetlesen AJ, red. Narhetsetikk. Oslo: Ad
Notam Gyldendal, 1996: 50 — 100.

14. Vetlesen AJ. Emmanuel Levinas. Vetlesen AJ, red. Narhetsetikk. Oslo: Ad
Notam Gyldendal, 1996:

15. — 49. 15. St.meld. nr. 26 (1999 — 2000). Om verdiar for den norske
helsetenesta.

Publisert: 10. februar 2001. Tidsskr Nor Legeforen.
Opphavsrett: (€) Tidsskriftet 2026 Lastet ned fra tidsskriftet.no 16. februar 2026.

Er barmhjertighetens tid forbi? | Tidsskrift for Den norske legeforening


https://references.tidsskriftet.dev05.ovh.ramsalt.com/node/30952/pdf/m2000/10/Gi%20keiseren%20hvad%20keiserens%20er...
http://www.legeforeningen.no/nyheter/fraleg/horinger/verdkom/htm

