Tidsskriftet 9 &,

Den andre — €i brevveksling

KOMMENTAR

Judaberg kommunelegekontor
4160 Finngy

Pa Nidaroskongressen i oktober 1999 presenterte professor Asbjorn Aarnes
filosofien til den litauisk-jodisk-franske Emmanuel Levinas (1905 — 95), ein
filosof som Aarnes sjolv har presentert i bokform.

Aarnes gav i forelesinga eit resyme... som er like enkelt som det er
banebrytande. Levinas set Den andre opp pa subjektplassen. I essayet Den
annens ansikt skriv Aarnes: «Den annens ansikt viser meg meningen, det vil si
retningen som jeg skal orientere meg i: Ansiktet patvinger seg uten at jeg kan
forholde meg dov til dets pékallelse eller glemme det, det vil si uten at jeg kan
opphgare a vaere ansvarlig for dets ynkelighet. Bevisstheten mister
forsteplassen . . . A vare jeg betyr fra ni av ikke 4 kunne unndra seg ansvaret,
som om hele skaperverket hvilte pd mine skuldre . . . Det enestdende ved meg
er det faktum at ingen kan stilles til ansvar i mitt sted» (1).

Kven er sé den andre , den som eg har sa kompromisslaust ansvar for? For a
svare pa det brukte Aarnes det same spgrsmalet som Lukas i parabelen om den
miskunnsame samaritanen (2) der «den lovkunnige» spgr: Kven er da min
neste? Meisteren svarar med a fortelje om ein reisande som fall i hender pa
rovarar, etter basketaket vart han liggjande att halvded. Eit par respektable
menneske gar framom, dei ser mannen utan a intervenere. Sa kjem det ein
framand (samaritan). Han kjenner nauda til den forkomne som ein smerte i
innvollane. Denne mannen kan ikkje anna enn lute seg over den halvdaede,
stelle han og ta seg av han.

Her vert eg raka midt i min bedehusbakgrunn. Denne forteljinga har i fleire
hundrear vore eit slag «Havamaél» i norsk (og kristen) humanisme. Vi skal
vende oss mot den hjelpetrengjande, mate han, hjelpe han med alle midlar eg
kunne ha. «Ga du av og gjer likeeins» er imperativet.

Den andre — ei brevveksling | Tidsskrift for Den norske legeforening


https://references.tidsskriftet.dev05.ovh.ramsalt.com/kommentar

Kjaere Asbjorn Aarnes

Sidan hovudspersmalet ikkje er korleis ein skal oppfere seg overfor naboen,
men «korleis skal eg vinne evig liv», ser eg at svaret «ga du av og gjer likeeins»
ma vise attende til «elske nesten sin som seg sjolv».

D4 har alt den lovkunnige svara at nesten er han som syner szlebot, og ikkje
den hjelpetrengjande!

Med andre ord: Den lovkunnige mgater Kristus med eit medvit om & kunne elske
nesten. Jesus plasserer denne lovkunnige som hjelpelaus i grofta og seier:
Denne miskunnsame som kjem til deg, det er den nesten som du skal elske som

Den andre — ei brevveksling | Tidsskrift for Den norske legeforening



deg sjolv!

I staden for & vere i overskotsposisjon (kva skal eg gjere for & arve evig liv, som
om det var mogleg for meg) avslarer Kristus at den lovkunnige ikkje er i
posisjon til & gjere noko for & arve det evige livet, han ma mgate den andre (ein
samaritan; ein urein, ein uventa og uvelkomen).

Den miskunnsame kjem med alt som trengst: Han har medisiner (vinen som
desinfiserer), han bind om séra. Sa lagar han klar ambulansen (eselet) og reiser
til herberget (sjukehuset). Han betalar for opphaldet (trygd) og sanneleg gir
han garantiar in blanko (fullforsikring).

Dette hospitalet er samlingsstaden for oss menneske. Vi er anten enné aleine i
grofta med vare sér eller plasserte pa lasarettet under tilsyn og pleie i lag.

Samaritanidealet star na fram som eit forferande ideal for meg: Samaritanen
opptrer med alle midlar og kan by den halvdede pa alt som trengst i natid og i
all framtid. Det er hinsides det eg kan gjere.

Nar eg vert flytta frd samaritanrolla (overskotsposisjon) til pasientrolla (den
hjelpetrengjande) hamnar eg i ein posisjon overfor mine medmenneske som
ikkje er prega av overskot, men av jevnbyrde, medinnleving. Eg vert ein «sara
hjelpar», det medmenneske som deler kar med min medpasient, som kan
fortelje om den som har pleia meg og som har sytt for alle ressurser for mi
framtid.

Dei medmenneske eg moter (eventuelt som lege) er gjerne sara pa lekam og
sjel, samtalen kan opne eller lukke for det sare. Slike samtalar er sérbare og kan
sare. For sdra vert synte fram ma ein verte sedd og oppleve at ein vert sedd. Ein

«sara hjelpar» virkar ikkje trugande, han minner om dei felles menneskelege
kar.

Kjare Aslak Bratveit

Du dpner i var sammenheng et helt nytt perspektiv pa historien om
samaritanen, tolkingen er bade koherent og i pakt med lange tradisjoner i
kristenheten.

Min eneste motforestilling mot din tolking er at det virker ukjent at Mesteren
skulle lage en parabel om seg selv. Det er vel Faderen det siktes til i de andre
parablene. Som om Vingdrdsherren, om husbonden og de betrodde tjenere,
om han som skal hugge ned de traer som ikke beerer frukt. Er det rimelig G
anta at han forteller om seg selv, som den gode samaritan? En annen ting er
selvfelgelig at det kan vere en rimelig tolking av teksten. Strider det ikke ogsa
mot det jodiske fremmedkjeaerlighetsbudet som formuleres i Moseloven, at
parabelen ikke skulle gjelde mellommenneskelig? Da Moses formet hvem som
er var neste, var det vel nettopp som ideal til etterfolgelse?

Slik jeg leser teksten sier den noe om hvorledes jeg skal laere hvem min neste
er, uten at han blir utpekt . Og fremfor alt sier den hva som ikke sier hvem han
er: Kunnskap, som avsluttet og under forberedelse (studium), representert av
presten og levitten, duger ikke. Nesten kan ikke lokaliseres eller benevnes. Du
kjenner ham pa det at du rammes (i dine innvoller). Ditt ansvar for ham er
absolutt, ingen kan erstatte deg i ansvaret (selv nar du er fravarende), det
gjelder i selve ulykken og i «rekonvalesensen», og ansvaret er uten

Den andre — ei brevveksling | Tidsskrift for Den norske legeforening



begrensning i tid. Det er altsd ikke en i parabelen som representerer min
neste, verken den forsldtte eller samaritanen. Det er forholdet — handlingen —
mellom dem som gir svaret. Og svaret er at svaret ligger hinsides «dialogen»,
det ligger 1 handlingen (Levinas; «diakonien»). Slik ble parabelen et slags
jodenes «Hdvamal» som forteller hva jeg har G utrette i verden: At jeg skal
vaere for min neste , uten @ stille betingelser, uten oppstilling av kontrakt. Det
er den etiske asymmetri som Levinas taler om.

Vennlig hilsen Asbjorn Aarnes

Kjaere Asbjorn Aarnes

Du etterlyser ein analyse av parabelen. Her er min freistnad: Jesus prisar
Faderen fordi «Du har lgynt dette for vise og forstandige, men openberra det
for umyndige (spedborn)». S prisar han leresveinane sale fordi dei far sja og
hoyre det som kongar og profetar ville, men ikkje fekk hayre.

Inn i denne krins kjem den lovkunnige med sitt spgrmal: Kva skal eg gjere, sa
eg kan fa evig liv? Jesus minner han om barneleerdommen, vedkjenninga (3, 4).
Dette kunne alle jodar svare rett pa. Det er rett a elske nesten sin, det er rett a
elske seg sjolv. Den lovkunnige kunne spurt: Kven er dd min Gud? (fyrste del av
svaret) men han polemiserer med: Kven er di min neste? Sa kjem parabelen
som endar med: Kven av desse tre tykkjer du bar seg at som ein neste mot han
som fall i hendene pa rgvarane. Svaret pa dette spersmalet gar straks attende
til: «Kven er d& min neste? Den som synte miskunn mot han.» Eg forstar Jesus
slik: Du er i den ytterste naud og treng mate ein neste som du kan elske som
deg sjolv. Den nesten som du meter er heilt uventa. Han star for deg som urein,
ukorrekt, men han er det som kjem, den totalt uventa.

Dei som du kunne venta hjelp av, gar forbi deg i den naud du er. Det endelege
svaret vert: Du som sper om kva du skal gjere, du ligg sjelv hjelpelaus i
vegkanten. Du treng redning. Det kjem ein redningsmann forbi, han vagar livet
sitt i ravarlandskap, han deler alle sine ressursar med deg og betalar for
framtida di.

Slik er fortellinga (2):

Den andre — ei brevveksling | Tidsskrift for Den norske legeforening



Det var ein mann som for fra Jerusalem ned til Jeriko. Han fall i hendene pa
rovarar. Dei reiv av han kleda og skamslo han, sa gjekk dei sin veg og let han
liggja att halvded. Na hovde det sd at ein prest kom same vegen. Han sig
mannen, men gjekk framom. Det same gjorde ein levitt; han kom dit, sag
mannen og gjekk framom.

Var dei pa veg til tempelteneste? Da ville dei unnga a ta i eit lik. Kan det vera
at denne nauda var av eit slikt slag at dei to (datida sitt helse- og sosialvesen)
ingenting kunne gjera?

Ein samaritan som var ute og ferdast, kom oag den vegen. Og da han fekk sja
mannen, tykte han hjarteleg synd i han. Han gjekk bort til han, helte olje og vin
pa sara hans og batt om dei,

Han gjekk utan vern inn i den sdrbare posisjon: knelande, luta seg over den
sara, merksam ikkje mot moglege rovarar, men mot den lidande.

. .. lyfte han s& opp pé eselet sitt og forde han til eit herberge og stelte vel om
han. Morgonen etter tok han fram to denarar, gav dei til verten og sa: «Syt vel
for mannen, og ma du leggja ut meir, skal du fa det nar eg kjem attende.»

Mitt liv som kristen er G vere rekonvalesent i lag med andre rekonvalesentar.
Eg kan fortelje om mitt mote og fa svaret, «Motte du han oag?» «Korleis stelte
han med deg?»

For ein del ar sidan vart prinsippet KOPF postulert. Allmennmedisinen skulle
vere kontinuerlig, omfattande, personleg og forpliktande i si omsorg for
pasienten. I glede over medisinske framsteg, med visse om god gkonomi,
postulerte dei forande ideologar hoge kollektive ideal. Sa hage lovnader er det
elles berre Gud som brukar om si omsorg for sine. Nar mennesket gir seg sjolv
guddommeleg evne, vil nemesis verte resultatet. I strevet med & kalle himmelen
ned pé jorda, dreg ein helvete med seg odg. Mange legar har kjent byrdene av
desse sjolvpalagde forventingar og sidan pasientane sine krav og deira vonbrot.
Dgme pa at medisinen har overteke dei forventingar folk for hadde til Kristus er
legio: Mellomalderen sin kollektive innsats for katedralbygging er erstatta av
offentlege og private donasjonar til sentralsjukehus med hagtekniske
innretningar.

Skal ikkje fortellinga mane til etterleving? Jesus seier i samtale med
leeresveinane: «Og det er bodet mitt: De skal elska kvarandre som eg har elska
dykk» (5). Meisteren sjolv manar oss til etterleving. Vi skal som han vende oss
mot nesten, som vi mgter pa var veg.

Johannes dgyparen og Jesus kjem med ein del deme pa kva som er forventa av
oss: Kunne tole urett, ikkje ta att, snu det andre kinn til, gi eit glas vatn, gi bort
kappa si, ga den andre mil. Ein skal til og med vere raus under fiendetvang og
fylgje soldaten lenger enn forlanga. Meisteren er likevel suveren. Eg mgter
stadig meg sjolv i dera som tilkortkomen, som sviktande. Men eg er under
ngdvendig pleie, eg vert teken vare pa. Samaritanen kjem att, han har gitt dei
garantiar som trengst.

Forteljinga om samaritanen vert strekt kraftig nar den blir brukt som deme pa
vart ansvar i hgve til nesten, at vi skulle ha totalansvar. Du skriv: «Vart ansvar
er uten avgrensing i tid eller rom: kan ikke overlates til noen andre.» Dette
imperativ perverterer oss! Den som prover a leve opp til slike krav vil verte

Den andre — ei brevveksling | Tidsskrift for Den norske legeforening



svart vonbroten over seg sjolv, han vil fore til vonbrot hja medmenneske. Du
understrekar at nesten ikkje kan utpeikast, han moter meg i ein tvingande
situasjon. Oppleving av nesten si naud slar inn i meg. Eg har valet mellom & bry
meg eller ikkje & bry meg. Da svik eg magekjensla og ma leve vidare med tanken
pa konsekvensen av det ugjorde og medvit om eige svik. Eg er overtydd om at
Levinas har rett nar han seier «apreés vous», etter deg. Den som klarer & setje
nesten fore seg sjolv vil ikkje verte duknakka, han vert oppbygd. Han opplever
seg sjolv i samsvar med sin etiske standard og endar hja Kant: Handlinga
kunne gjerast til ein regel.

Du skriv: «Strider det ikke ogsa mot det jodiske fremmedkjeerlighetsbudet at
parabelen ikke skulle gjelde mellommenneskelig? Da Moses formet hvem som
er var neste, var det vel nettopp som ideal til etterfolgelse?»

Svar: Her star eg na: Eg trur at dette er ein av dei kraftigaste parablane a
imitere. Kristus oppmodar til imitasjon, evangelistar skriv: Lat det sinnelag
vere i Dykk som var i Kristus. Sinnelagsdelen av parabelen er til imitasjon,
samaritanen vagar alt, gjev av sitt. Likevel er eg redd for & bruke denne
parabelen som deme & fylgje etter. Sja berre pd posisjonane:

Den hjelpetrengjande . I parabelen er den forkomne heilt passiv, det vert ikkje
forventa eigeninnsats. I mellommenneskeleg samanheng vil slik passivitet fore
til tapt sjolvtillit og auka hjelpeloyse. A motta hjelp nir det trengst er godt, men
det er ikkje godt 4 kome i djup gjeld til andre.

Hjelparen . Samaritanen er omnipotent. Han har all innsikt, oversikt, alle
midler i natid og framtid. Han er ein helt. Hjelparen som trur at han skal eller
kan hjelpe medmennesket totalt, skaper gjerne ovundring og sidan skuffing.
Dersom hjelparen torer a framsta som eit menneske som prgver, men kan feile,
trur eg det er ein veg ut or klemma.

Samaritanidealet forer oss inn i ei totalitaer hjelperrolle. Eg har sett hjelparar
som har overteke den hjelpetrengjande og teke fra han evna til & ordne opp i
eige liv.

Samaritanen . Kristus kunne overta og hjelpe den hjelpelause totalt. Eg trur at
det berre er Kristus som er i stand til 4 hjelpe meg i totalhjelpelgysa utan at eg
misser noko av meg sjolv, men finn meg sjolv att.

Kjaere Aslak Bratveit

Jeg fant at jeg vil feste pa papiret var siste omgang med Samaritanen: Nar
den barmhjertige samaritan blir oppfattet/utlagt som Kristus, fungerer
lignelsen dogmatisk fordi den sammenfatter en laere, en allegori, et eksempel
til etterfolgelse. Dette minner om dogmatismen i platonismen, ide...lzeren som
viser idealene som skal virkeliggjores, settes ut i verden (6).

Den andre tolkingen av samaritanen som jeg kom med, gar pd mdaten
hvorledes den barmhjertige samaritan virker. Den sier; slik ser du hvorledes
den annen blir medmenneske for oss, du kjenner det ved @ bli rammet i dine
innvoller. Nar du tar frem ligningen fungerer den ikke som speil/bilde, men
som stot, bevegelse, handlingsord.

Den andre — ei brevveksling | Tidsskrift for Den norske legeforening



Denne siste motsier heller ikke at den barmhjertige samaritan kan sees som
Kristus, men da ikke som Kristusbilde, men som en paminnelse om
etterfolgelse. Du ser ikke Kristus, men Kristus gjor mulig a likne Ham.

Pa denne maten far den siste tolkingen et storre vingefang, den viser ikke hva
Kristus likner, men hva det vil si G likne Ham.

Jeg synes du ma tenke gjennom disse skillelinjer som kommer best frem hos
Henri Bergson i bildet og bevegelsen (7). Pa den ene side det statiske, pa den
annen side det dynamiske, skien som renner gjennom sneen, skisporet som
star igjen, stivt, skulpturen som er massiv for ekspeditoren som skal pakke
den inn, bevegelig for den som betrakter den osv.

NG ma jeg passe meg for a opptre dogmatisk, det vil si, sla fast at slik og slik
skal det forstds.

Vennlig hilsen Asbjern Aarnes

LITTERATUR

1. Aarnes A. Underveis mot den annen: essays av og om Levinas. Oslo:
Vidarforlaget, 1998.

2. Bibelen. Luk 10: 25 — 37.
3. Bibelen. 5. Mos 6: 5.

4. Bibelen. 3. Mos 19: 18.
5. Bibelen Joh 15: 12.

6. Aarnes A. Platon pa norsk — en seier for norsk kultur. Aftenposten
28.2.1998.

7. Bergson H. Den filosofiske intuisjon: to essays. Oslo: Gyldendal, 1989.

Publisert: 20. april 2000. Tidsskr Nor Legeforen.
Opphavsrett: (C) Tidsskriftet 2026 Lastet ned fra tidsskriftet.no 14. februar 2026.

Den andre — ei brevveksling | Tidsskrift for Den norske legeforening



