
Legen – den enøyde samaritan?

KOMMENTAR

Filosofisk poliklinikk

Institutt for samfunnsmedisinske fag

Universitetet i Bergen

Ulriksdal 8C

5009 Bergen

Er legerollen truet, fordi leger mangler innsikt i medisinens verdimessige

grunnlag? Ofrer vi enkeltmennesket til fordel for samfunnsøkonomi og

politikk? I artikkelen drøftes legerolle og etikk i spennet mellom

enkeltpasienters behov for helsetjenester og samfunnets krav til legene. Vi

argumenterer for at leger ivaretar idealet om best mulig hjelp til

enkeltmennesket ved samtidig å erkjenne en forpliktelse overfor de andre

enkeltmenneskene som vår offentlige helsetjeneste har et ansvar for.

Leger vil ofte måtte ta verdiladede valg på vegne av sine pasienter og deres

pårørende. Det knytter seg en prinsipiell usikkerhet til disse valgene fordi ingen

på forhånd kan vite sikkert hva som vil bli utfallet og hva som er den beste

løsningen for en bestemt pasient. Vi må bygge en faglig kultur som klarere

erkjenner det etiske ansvaret i faglige beslutninger, og som sterkere bidrar til at

legers dømmekraft modnes gjennom refleksjon over erfaringer. Utvikling av

selvinnsikt, kommunikative ferdigheter og etisk dømmekraft bør tillegges

større vekt i medisinsk utdanning på alle nivåer.

 

Legen – den enøyde samaritan? | Tidsskrift for Den norske legeforening

EDVIN SCHEI

OLE FRITHJOF NORHEIM

GURI RØRTVEIT

DAG EINAR LYSEBO

STEFÂN HJØRLEIFSSON

https://references.tidsskriftet.dev05.ovh.ramsalt.com/kommentar


Tidsskriftets essaykonkurranse 1999 om dyder i medisinen ble vunnet med en

velskrevet artikkel der det argumenteres for at legers ansvar gjelder den enkelte

pasient, men ikke fellesskapet for øvrig (1). Vi takker forfatteren Vegard Bruun

Wyller for å ha utløst diskusjon og refleksjon rundt spørsmålene «hva er en

lege?» og «hvem skal legen hjelpe?». Vi mener imidlertid at han i vinneressayet

fremholder et legeideal som er virkelighetsfjernt og strider mot legegjerningens

fundamentale vesen. Vi vil derfor i denne artikkelen kort gjengi og analysere

hans resonnement, for deretter å utvikle en alternativ forståelse som vi mener

er mer i overensstemmelse med de oppgaver leger faktisk har.

I vinneressayet hevdes det at legerollen er truet, fordi leger er overdrevent

lojale overfor «samfunnsetikkens krav om rettferdighet, måtehold og

solidaritet . . . Ved å bringe slike dyder inn i den medisinske etikk setter vi

samtidig en medisinsk merkelapp på verdivalg som først og fremst er

politiske.» Bruun Wyller ønsker seg en legerolle med større vekt på idealisme

og kallsbevissthet, en kombinasjon av det klassiske visdomsidealet og kristen-

humanistisk nestekjærlighet. Dette idealet er vanskelig å virkeliggjøre, skriver

han, fordi leger ikke ser at medisinsk praksis er pakket med verdivalg. Når

legen tenker samfunnsøkonomi og setter prislapper på folks liv, f.eks. ved bruk

av QALYs (kvalitetsjusterte leveår), «ofrer han det samaritanske

nestekjærlighetsprinsipp overfor enkeltindividet. Han svikter den opprinnelige

motivasjon for å aksle den hvite frakken, og han skjærer over profesjonens

historiske røtter. Kort sagt: Han mister seg selv.»

Teksten er forførende, ikke argumenterende, oppbygd. Bruun Wyller forsøker å

vise at leger står overfor verdivalg ved å fortelle historien om fru Svendsen som

innlegges akutt med langtkommen cancer, tarmperforasjon og et hvisket ønske

om «å slippe». Forvakten, i skurkerollen som legen som har mistet seg selv,

lytter til damens ønske og skjeler samtidig til den unødige ressursbruken «på

en som likevel er døende». Han vil ikke operere. Til alt hell blir forvakten

overprøvet av bakvakten, som er en ekte lege og følgelig kjenner

individualetikkens samaritanske imperativ overfor den enkelte, i dette tilfellet

fru Svendsen: «Vi må gjøre hva vi kan for henne, med litt flaks kan hun leve

noen måneder til.» Og tenk: Fru Svendsen utskrives 17 dager etter innleggelsen

og dør fredelig hjemme fem måneder senere, etter å ha fått med seg feiringene

både av 53 års bryllupsdag og første oldebarns dåp.

Fortellerteknikken er det som tabloidavisene kaller «å sette et ansikt på

historien». Retorikeren «hjelper» leseren til å identifisere seg med stakkars fru

Svendsen og den kloke legen som gav henne en lykkelig slutt på livet. Vi

«forstår» så utmerket godt at forvaktens holdning var kritikkverdig. Fru

Svendsens happy ending er ment å fremkalle sympati, ikke bare for den dyktige

heltelegen i historien, men også for den engasjerte forfatteren og hans

fremstilling av legeidealene, det samaritanske imperativ, legerollens

verdikonflikter og hva som blir konsekvensen for den enkelte pasient hvis vi

leger feilaktig tror at vi skal være voktere av politiske idealer om «rettferdig og

solidarisk fordeling av helsekroner».

Med fru Svendsens historie som gjennomgangseksempel skriver Bruun Wyller

at de to legenes uenighet om behandlingen kan være av faglig eller moralsk art,

og at den dypeste av disse er den moralske konflikten mellom samfunnsetikken

 

Legen – den enøyde samaritan? | Tidsskrift for Den norske legeforening



og individualetikken. Som leger har vi tre alternativer, skriver han. Vi kan holde

frem som vi stevner ved ikke å ta standpunkt, men da vil vi ende i fagetisk

uryddige tilstander. Andre mulighet er å ofre individverdiene på samfunnets

alter, hvilket åpenbart strider mot legegjerningens ethos. Dermed står vi igjen

med det tredje alternativet: Å konsentrere legevirksomhet om enkeltindividet,

på kollektivets bekostning. Vi kan ikke se at forfatteren gir holdbare

begrunnelser for dette resonnementet.

Vi er enige med Bruun Wyller når han påpeker uklar tenkning blant leger hva

gjelder etiske konflikter og verdivalg. Kritisk refleksjon er mangelvare i vår

profesjonsutdanning (2, 3). Han trekker med rette frem overdreven strategisk

ressursvurdering og statistisk tallmanipulering av menneskers liv som

sykdomstegn i legeprofesjonen. Men ut fra symptomene stiller han feil

diagnose. Sykdomsforståelsen fremkommer i følgende sitat: «Man kan ikke

ivareta idealet om optimal hjelp til enkeltmennesket fru Svendsen og samtidig

vise solidaritet med resten av menneskeheten. Man må foreta et verdivalg .»

Dette er en alvorlig påstand som etter vår oppfatning er prinsipielt uholdbar,

villedende, og meget dårlig underbygd i essayet.

Hvordan tenke klart om verdikonflikter i medisinen?

Flere viktige problemområder er sammenvevet i Bruun Wyllers essay. Ett er

spørsmålet om hvordan man i klinisk praksis kan vite hva som vil være det

beste for enkeltpasienten fru Svendsen, faglig og menneskelig. Dernest hva som

er god legeetikk i denne type beslutningsprosesser. Og gjennom det hele løper

grunntemaet: hva bør være legens ansvar og rolle i spennet mellom den enkelte

pasient og kollektivet?

En vanskelighet for den som leser teksten er at fremstillingen blander sammen

hovedtemaene, tenkningen blir derfor uklar. I det følgende skal vi kort

reflektere over hvordan vi kan nærme oss problemstillingene på en fruktbar

måte, før vi legger frem noen synspunkter på legerollens etiske forankringer.

Hva er det beste for fru Svendsen?

Bruun Wyller gjør seg merkelig naiv når han argumenterer for at de

«politiske», dvs. allmennmenneskelige, implikasjonene ved mange faglige valg

innebærer at andre enn leger er de eneste rette til å velge. Hvem da? En

komité? Legene vil i praksis måtte foreta svært mange etiske, filosofiske,

følelsesmessige og «politiske» avveininger, blant annet fordi faglig-praktiske og

etiske spørsmål er så sammenvevet i konkrete medisinske situasjoner at de

oftest må løses under ett. Historien om fru Svendsen kan kanskje illustrere det:

Skal hun opereres eller ikke? Beslutningen må tas i løpet av minutter. Hvor

mye kan hun vinne hvis det går godt med operasjonen? Hvor mye kan hun tape

hvis det går dårlig? Tanker om de ulike utfallene kan hvem som helst gjøre seg.

Legene gjør klokt i å diskutere saken med fru Svendsen, hennes ektemann og

 

Legen – den enøyde samaritan? | Tidsskrift for Den norske legeforening



barn, hvis det er praktisk mulig. Bare den syke selv og kanskje hennes

pårørende vet hvilke verdier hun bygger livet sitt på. Hva med å lytte til hennes

hviskede ønske om å slippe?

Ofte vil pasient og pårørende sende ballen tilbake til legene, «doktoren vet

sikkert best». Fru Svendsens pårørende føler kanskje at de vet for lite om de

konkrete følgene av ulike postoperative komplikasjoner hos langtkomne

kreftpasienter, de har liten trening i å vurdere statistiske sannsynligheter på

individnivå, de har kanskje aldri vært i en liknende situasjon. Skal vi vegre oss

for å ta ansvar i slike situasjoner, eller skal vi trø til så godt vi kan?

Svaret må bli todelt. I prinsippet har leger et godt utgangspunkt for å være

rådgivere i medisinske situasjoner med eksistensielle overtoner. I praksis tror

vi at den etiske og kommunikative innsikt hos enkeltleger er svært ulikt

utviklet. Slik kompetanse er ikke høyt prioritert, verken i medisinsk utdanning

eller i konkurransen om faglige meritter (6). Dette mener vi, naivt optimistisk,

at det er mulig å endre, og vi vil derfor understreke legenes prinsipielle

mulighet for å bistå i vanskelige verdivalg: I eksemplet om fru Svendsen er det

kirurgene som har erfaringen. De har opplevd ulike forløp og stått nær i mange

situasjoner som likner på den fru Svendsen og hennes familie er på vei inn i.

Erfarne leger har tatt feil mange ganger, og har nettopp derfor de beste

forutsetninger for å utvikle en innsiktsfull, ydmyk holdning til det å utsi noe om

fremtiden på vegne av andre. Vi skal huske at legene i situasjoner som denne

ikke bare er leger, de er også alminnelige mennesker. De har derfor en

alminnelig dømmekraft. Men fordi de også er leger, har de flere relevante

menneskelige erfaringer med denne type situasjoner enn familien. Erfaring er

nødvendig for det Aristoteles kalte «praktisk klokskap», phronesis (7). Som

alminnelige mennesker med helt spesielle erfaringer kan leger derfor ofte bidra

i refleksjonen rundt vanskelige verdimessige avveininger som angår andre. Ikke

fordi faget sier noe om hva som er god og dårlig vurdering, men fordi utøverne

av faget er personer som har opplevd mer av denne type virkelighet enn de

fleste legfolk.

I eksemplet om fru Svendsen synes det klart at rollen som samaritansk

heltelege like gjerne kunne vært tildelt en kirurg som lar damen dø i fred uten

annen innblanding fra medisinen enn omsorg, tilstedeværelse og palliasjon, en

lege som av hensyn til pasientens beste overprøver kollegaens heroiske

behandlingsoptimisme. Eksemplet i Bruun Wyllers essay er nok ment å belyse

hvordan en samvittighetsfull, individorientert lege tenker og handler, men kan

også fortolkes som en historie om hvordan et dårlig valg iblant kan vise seg å

være det beste, på grunn av medisinens mangslungne vesen. Det er ikke alltid

resultatet i en enkelt hendelse kan si oss om beslutningen var riktig klok.

I en diskusjon om hva som er fornuftige holdninger til operasjon av fru

Svendsen med langtkommen kreft, er det for enkelt å si «vi må gjøre hva som

gjøres kan». Det er naturlig å spørre: Hva om fru Svendsen påføres et fem

dagers eller fem ukers elendig dødsleie hvor den ene postoperative

komplikasjon avløser den andre? At fru Svendsens avskjed med livet, mannen

og familien således forkludres av falske forhåpninger, sykehusets

fremmedgjørende omgivelser og de faglige dilemmaer som oppstår rundt

legeheltenes heroiske, medisinsk-teknologiske innsats? Et slikt utfall er kanskje

 

Legen – den enøyde samaritan? | Tidsskrift for Den norske legeforening



ikke så usannsynlig. Kan man anslå omtrent hvor sannsynlig? Skal man skjele

til undersøkelser på grupper av pasienter med samme sykdom som fru

Svendsen, eller blir det å sette «Hiin Enkelte» for mye til side? Man vet jo ikke

på forhånd hva som vil bli utfallet av et bestemt valg, det være seg heroisk

handlende eller palliativt avventende. Valgene må treffes på et faglig

fundament, det vil si ved anvendelse av generell viten om tilstander og

mennesker som likner dem vi nå har foran oss. Denne kunnskapen, generert på

gruppenivå, vil aldri gi sikker viten om hva det ene eller andre valg vil bety for

pasienten vi har foran oss. Den kan for den enkelte bare uttrykkes som

matematiske sannsynligheter for det ene eller det andre utfall. Vi tar våre

beslutninger under usikkerhet (4, 5). Denne prinsipielle usikkerheten er en del

av faget og kan ikke fjernes, heller ikke gjennom etisk refleksjon, noe Bruun

Wyller burde kostet på seg å diskutere. Vi må utøve skjønn hver gang, fordi det

ikke er sikkert hva som vil vise seg å være til den andres beste. Vi trenger

innsikt

(for å forstå situasjonen så godt at vi også ser usikkerheten) og dømmekraft (for

å kunne ta beslutninger under hensyn til de kryssende verdier som står på spill

i den enkelte situasjon), ikke endimensjonale idealforestillinger og

dydsmønstre.

Legen mellom pasient og kollektiv

Bruun Wyller skriver også om de vanskelige valgene man står overfor når man

skal ta hensyn til den enkelte pasient i Hippokrates" ånd, og samtidig være

vokter av rettferdighetsprinsippet og et firkantet offentlig regelverk som søker å

begrense ressursbruken i helsevesenet. Han mener at leger avslører en

overmodig selvgodhet når vi påtar oss å foreta de verdimessige avveiningene

mellom enkeltpasientens og samfunnets behov. «Vi er de eneste med

tilstrekkelige kunnskaper, og er dessuten så moralsk eksepsjonelle at vi kan

ivareta dyder som er i konflikt med hverandre. Hvilken hybris!»

Igjen er vi enige med Bruun Wyller når han peker på problemene. Visst kan vi

forskreve oss med alle disse kryssende hensyn, visst kan hybris (overmot) og

kynisme synes å være yrkessykdommer med økende insidens. Så hva er da vår

innvending?

Å gjøre legen til enkeltpasientens advokat «på kollektivets bekostning» og

overlate samfunnsetiske verdiavveininger til politiske instanser, slik Bruun

Wyller foreslår, er praktisk utelukket og prinsipielt forkastelig. I hverdagen må

den enkelte lege fordele sin tid og de tilgjengelige ressursene mellom alle de

pasientene han har omsorg for. Verken på en sykehusavdeling eller i

allmennpraksis kan man tenke seg en arbeidssituasjon som tillater ubegrenset

omsorg for enkeltpasienter uten at det går utover andre som samme lege har

ansvar for, direkte og indirekte.

En prinsipiell innstilling som sier at leger bør neglisjere kollektive hensyn, vil

sannsynligvis bidra til et enda kjøligere mellommenneskelig klima enn det vi

har i dag, og derved en ytterligere svekkelse av de livsvilkår som «Hiin Enkelte»

er prisgitt. Det isolerte menneskelige individ finnes nemlig ikke, og kan ikke

 

Legen – den enøyde samaritan? | Tidsskrift for Den norske legeforening



finnes (8). Vi er sammenvevet og utgjør grupper, enten vi vil eller ikke. Det er i

møtet mellom mennesker at etikken oppstår. Ensomhetsproblematikken og de

utallige psykososiale problemene leger møter til daglig, understreker at

mennesker er avhengige av tilhørighet og velfungerende grupper som i noen

grad praktiserer «kollektive» idealer. Et kollektiv består av enkeltmennesker,

og det er i siste instans disse enkelte som rammes når lojalitet til gruppen,

fellesskapet eller samfunnet undermineres. Leger tjener ikke sine

enkeltpasienters sak hvis de gjør valg som på lang sikt fører til et utmagret

menneskelig fellesskap. Hva som er «magre» og «fete» sosiale forhold kan

diskuteres, men en form for solidaritet, et gi-og-ta-forhold mellom individ og

fellesskap, må inngå. Vi er ikke uenige i at legens plikt stilt overfor den enkelte

pasient er å lete etter det beste for vedkommende. Men vi hevder at den

enkeltes beste i noen grad avhenger av fellesskapets beste. Derfor må legen

også ta hensyn til de andre , og det gjør han ved å vektlegge kollektive dyder

som rettferdighet, likhet og broderskap (9).

Hvordan skal vi gå frem i konkrete kliniske situasjoner for å veie den enkeltes

beste mot fellesskapets behov på en balansert og omtenksom måte? I

komplekse etiske beslutningsprosesser kan vi prøve å anvende en mer

bredspektret fornuft enn den rent kalkulerende. Filosofen Jürgen Habermas

beskriver tre rasjonalitetsformer som bør virke sammen for at beslutninger skal

bli så gode som mulig (10). Den første av disse er formålsrasjonaliteten , den

nøkterne måling og veiing som legger vekt på det som er teknisk og statistisk

relevant, de objektive og generelle sannheter som tilsynelatende er hevet over

 

Legen – den enøyde samaritan? | Tidsskrift for Den norske legeforening



enhver «synsing». Det er her medisinen som naturvitenskapelig fag har sin

sterkeste side. Leger står derfor i fare for i unødig stor grad å vektlegge

«faglige», tekniske og økonomiske hensyn når vi foretar våre beslutninger.

I verdikonflikter og etiske avveininger er det viktig at formålsrasjonaliteten

balanseres mot en kommunikativ rasjonalitet , ved at man søker fornuftige

løsninger i dialog og argumentasjon med flest mulig av dem som kan være

meningsberettiget – fru Svendsen selv, hennes mann og barn, erfarne kolleger,

gode tekster som kan belyse dilemmaet. God kommunikasjon gir ikke alltid

«korrekt» løsning på et dilemma (det finnes gjerne ikke), men bidrar til at de

valgte løsningene blir emosjonelt akseptable og lettere å leve med i ettertid.

Den tredje fornuftsformen kalles kritisk rasjonalitet . Dette er den åpne og

selvransakende fornuften som erkjenner at tanken og vurderingsevnen alltid

har sine begrensninger og derfor leter etter rimelige innvendinger mot egne

dommer og forestillinger, også mot dem som synes solide og velbegrunnede.

Formålsrasjonalitet og kommunikativ rasjonalitet fungerer best når de utøves

kritisk, med åpenhet for uvante tanker og andres synspunkter. Evnen til å

kritisere egen tenkning er kanskje det fremste kjennetegnet på god tenkning.

Legers ulike roller

Det etiske ansvaret i konfliktsituasjoner kan iblant tydeliggjøres og ivaretas ved

at ulike leger har ulike roller. For eksempel kan det være allmennpraktikerens

rolle å tale sin pasients sak overfor den avdelingsoverlegen som administrerer

ventelister. Hennes rolle er å kjenne pasientens livssituasjon og gi de faglige og

menneskelige argumenter for at nettopp denne pasienten bør bli gitt prioritet.

Avdelingsoverlegens rolle, på den annen side, er å veie denne ene pasientens

behov opp mot tilsvarende behov hos andre pasienter som også søkes inn til

utredning eller behandling. Samtidig har overlegen et ansvar for å synliggjøre

sine pasienters behov på et overordnet administrativt, politisk nivå, om

nødvendig ved å bruke massemediene for å informere offentligheten om

ressurskonflikten.

I virkeligheten må en lege ofte inneha to roller samtidig. Hun ønsker å gjøre det

beste for sin pasient som hun møter ansikt til ansikt. Samtidig kan og må hun,

dersom ressursene er knappe, anvende sin evne til medfølelse overfor andre

pasienter som hun har ansvar for, selv om hun ikke møter dem ansikt til ansikt

der og da.

Legen kan også opptre som aktør i flere roller. Hun kan være medlem av en

ekspertgruppe, en komite… eller et kommunestyre og slik påvirke fordelingen

av fellesskapets ressurser. Innenfor de rammer som slik settes kan hun likevel

med full rett arbeide for interessene til den eller de pasienter hun har ansvar for

i legerollen. Konfliktene mellom individ og samfunn kan ivaretas i

helsetjenesten ved en moralsk ansvarsfordeling mellom leger med ulike roller.

 

Legen – den enøyde samaritan? | Tidsskrift for Den norske legeforening



Konklusjon

Vi vil hevde at leger ivaretar idealet om best mulig hjelp til enkeltmennesket fru

Svendsen ved samtidig å erkjenne en forpliktelse overfor de andre

enkeltmenneskene som vår offentlige helsetjeneste har et ansvar for. Vi kan

ikke gjøre «alt» for den pasienten vi har på kontoret akkurat nå dersom dette

innebærer større tap og forsakelser for andre syke som venter utenfor. Ved å

styrke kollektive verdier bidrar leger til at det blir lettere for den enkelte syke,

svake eller lidende å få hjelp fra helsevesenet.

Leger vil ofte måtte ta verdiladede valg på vegne av sine pasienter og deres

pårørende. Det knytter seg en prinsipiell usikkerhet til disse valgene, fordi

ingen på forhånd kan vite sikkert hva som vil bli utfallet og hva som er den

beste løsningen for en bestemt pasient. Det betyr imidlertid ikke at leger er

diskvalifiserte som rådgivere og beslutningstakere. Det betyr bare at leger må

supplere sin medisinske formålsrasjonalitet med andre former for rasjonalitet,

f.eks. kommunikativ og kritisk rasjonalitet. Løsningen som velges må ikke bare

blir faglig korrekt, men også så klokt utarbeidet at den blir mulig å leve med for

alle parter, uansett utfall.

Vi ser det som helt nødvendig at leger i tiden som kommer blir gitt større

anledning til å øve opp alle rasjonalitetsformer. Utvikling av selvinnsikt,

kommunikative ferdigheter og etisk dømmekraft bør gis større vekt i medisinsk

utdanning på alle nivåer. Våre faglige beslutninger vil alltid ha verdimessige

konsekvenser for enkeltpasienter og for kollektivet. Vi havner i grøften hvis vi

aksepterer retoriske påstander om at saken kan forenkles til et spørsmål om

legevirksomhet eller verdivalg, og at leger i moralske spørsmål kan se bort fra

samfunnsetiske hensyn. Legevirksomhet er verdivalg. Vi må derfor bygge en

faglig kultur som bidrar til at hver enkelt av oss blir i stand til å vokse gjennom

erfaring, lære av feiltrinn, dra nytte av veiledning og gode forbilder og strekke

oss mot det klokeste i oss.

Filosofisk poliklinikk drives av en gruppe leger ved Det medisinske fakultet,

Universitetet i Bergen. Poliklinikken arrangerer åpne debattmøter om

medisinsk-filosofiske spørsmål og søker å bidra til større takhøyde og mer

undring i medisinsk og helsefaglig virksomhet. www.uib.no/isf/filpol/ .

LITTERATUR

1. Wyller VB. Gi legene hva legenes er. Tidsskr Nor Lægeforen 1999; 119:

3797 – 9.

2. Sinclair S. Making doctors. An institutional apprenticeship. Oxford: Berg,

1997.

 

Legen – den enøyde samaritan? | Tidsskrift for Den norske legeforening

http://www.uib.no/isf/filpol/


3. Hellesnes J. Sosialisering og teknokrati. Oslo: Gyldendal, 1975: 150.

4. Eddy DM. Clinical decision making: from theory to practice. The individual

vs society. Is there a conflict? JAMA 1991; 265: 1446 – 50.

5. Eddy DM. Clinical decision making: from theory to practice. The individual

vs society. Resolving the conflict. JAMA 1991; 265: 2399 – 406.

6. Cassell EJ. The nature of suffering and the goals of medicine. New York:

Oxford University Press, 1991.

7. Aristoteles. Etikken. Norsk utgave ved Anfinn Stigen. Oslo: Gyldendal,

1973: 65, 68.

8. Løgstrup KE. Den etiske fordring. København: Gyldendal, 1991.

9. Gulbrandsen P. Rettferdighet – den største og mest krevende dyden.

Tidsskr Nor Lægeforen 1999; 119: 1149 – 52.

10. Habermas J. Kraften i de bedre argumenter. Oslo: Ad Notam Gyldendal,

1999.

Publisert: 20. april 2000. Tidsskr Nor Legeforen.

Opphavsrett: ©️️️ Tidsskriftet 2026 Lastet ned fra tidsskriftet.no 6. februar 2026.

 

Legen – den enøyde samaritan? | Tidsskrift for Den norske legeforening


