Tidsskriftet 9 &,

Kampen om vinterens hgytidsdager

KOMMENTAR

Buskerud Sentralsykehus
3004 Drammen

I desember har man ekstra behov for en festpreget markering som kan lyse opp
i vintermorket. Denne markeringen har vaert lagt til tiden omkring
vintersolverv. Slik midtvinterfeiring har lange tradisjoner i ulike kultursamfunn
og kan fores flere artusen tilbake. Vikingenes vinterblot og jol var en slik fest.
Ettersom ulike former for lysfest var vel etablert lenge for introduksjonen av
kristendommen, var det naturlig for den nye religion a inkorporere mange av
samtidens gjeldende tradisjoner i sitt festprogram. Dermed ble det en myk
overgang fra ikke-kristen feiring til kirkelig haytid. Artikkelen tar for seg noen
av de antikke religioner og kulttradisjoner som gér forut for var julefeiring.
Samtidig beskrives noen av juleunderets ikonografiske seregenheter.

Julen, kirkedrets store lysgledens fest, feires i den vestlige verden enten om
aftenen 24. eller som juledag 25. desember. Festlighetene varer riktignok ikke
helt til paske, men avrundes vanligvis etter 13 dager, 6. januar. Disse
tidspunktene er ikke tilfeldig valgt. De markerte opprinnelig vintersolverv, som
merkelig nok falt pa ulike dager, avhengig av stedlig kalendervalg.
Solvervsdagen ble feiret enten 25. desember eller 6. januar, sistnevnte i
henhold til gstromersk tradisjon. De siste dager av desember, den tiende
maned i den romerske kalender og den morkeste tid pa aret, var en viktig tid i
antikk festsammenheng. For at overgangen til kristendommen ikke skulle bli
for bra, ble datoene omgjort fra & veere tradisjonsrike ikke-kristne festdager til &
bli offisielle kirkelige haytidsdager. En for radikal endring av tidspunktet for
feiring og tradisjon ville vaere uklokt. Man var vant til & kunne se frem til en
lysfest i en mork arstid. Antikkens midtvintersfeiring ble imidlertid ikke gjort
om til kristen julefest for omkring r 300 med introduksjon av 6. januar som
hoytidsfest under navnet epifania. Femti ar senere ble feiringen flyttet bakover i
tid, til Kristi fodselsdag, 25. desember.

Kampen om vinterens hoytidsdager | Tidsskrift for Den norske legeforening


https://references.tidsskriftet.dev05.ovh.ramsalt.com/kommentar

Begivenhetene i forbindelse med Kristi fadsel er beskrevet hos to av de fire
evangelistene: Matteus (1) og Lukas (2). Beretningene er kortfattet og mangler
vesentlige detaljer med hensyn til tid, sted og foreliggende situasjon. Det svaert
knappe materialet forklarer middelalderdiktningens senere bearbeiding av
temaet, med introduksjon av legendeberikende detaljer. Evangelisten Matteus
daterer Kristi fadsel til Herodes’ tid (3). I henhold til Dionysos Exiguus (ca.
530) fant Kristi fodsel sted i det romerske ar 754 hvilket skulle tilsvare ar 1, det
sdkalte anno Domini”. Som dato for jomfrufaedselen, er dette imidlertid noe
upresist, ettersom Herodes dade fire ar tidligere (4; side 352). Matteus beretter
ogsad om de vise menn fra gsterland. De folger en stjerne og medbringer gaver
til den nyfedte verdenshersker (5). Beskrivelsen hos Lukas er mer utferlig og
har med detaljen om manntallet under keiser Augustus, en folketelling i regi av
landshgvdingen Kvirinius (6). Det er imidlertid ingen holdepunkter for at
Palestinas befolkning skulle skrives inn i manntall akkurat da. Derimot skal det
ha veert en folketelling i ar 6, altsa flere ar etter Herodes’ dad (4; side 346).
Lukas beretter videre om stallen som Josef og Maria matte ta til takke med pa
grunn av mangel pa plass i herberget (7). At Kristi foedsel fant sted i Betlehem
var ikke tilfeldig. Valget tjente den hensikt a oppfylle Mikas profeti om at
Messias skulle komme til verden nettopp i Davids by (8). Det var imidlertid
ikke ngdvendig a dra helt til Betlehem for & skrive seg inn i manntall. Josef og
Maria kunne ifglge romersk tradisjon oppsgke et hvilket som helst
stemmelokale.

Pa tross av at evangeliene representerer et sveert mangelfullt kildemateriale,
utgjor de en viktig dokumentasjon og danner det skriftlige grunnlaget for en av
var kulturs sterste hgytidsfeiringer. Andre detaljer omkring julens begivenheter
er blitt diktet til senere. Dermed er bade legende- og ikonografimaterialet blitt
betydelig utvidet.

Den opprinnelig julefeiring fant altsa sted 6. januar og ikke, slik som i vér tid,
24. eller 25. desember. Januardagen markerer Kristi epifania, hans
manifestasjon og fremstilling for menneskeheten, symbolisert med besgket av
de tre vise menn. Mot slutten av det 4. arhundre ble datoen for festlighetene
flyttet til 25. desember. Dagen markerte da ikke lenger epifania, men Kristi
fodselsdag. Dette skjer sa pass sent fordi kristendommen forst ble innfart som
statsreligion av Konstantin den store (ca. 285 — 337) i begynnelsen av det 4.
adrhundre, altsd mer enn 300 &r etter Kristi fadsel.

Kampen om vinterens hoytidsdager | Tidsskrift for Den norske legeforening



Figur 1 Relieff som viser Asklepios. Fra Tibergya (Isola Tiberina) i Roma. Alle foto E.J.
Berle

Konkurrerende vinterfestligheter

Lenger gstfra kom Mitras-kulten. Mitra er ifalge sanskrittradisjonen en gud for
hoytidelige kontrakter, en venn, ledsager og vokter av den kosmiske orden. Den
persiske Mitra er en lys- og solgud. Han oppmuntret de fromme og straffet de
onde. For romerne var Mitra forst og fremste en krigsgud, men ogsa en guddom
for lyset og solen. Kulten ble i det 3. a&rhundre en del av den offisielle romerske

Kampen om vinterens hoytidsdager | Tidsskrift for Den norske legeforening



soldyrkelse (13). Tilbedelsen av Mitra var imidlertid forbeholdt menn,
fortrinnsvis romerske soldater. Innvielsesseremonien var en viktig rituell
handling innen denne orientale religion idet bare den som var innviet kunne
delta i de kultiske handlinger. Liknende forbehold skulle senere ogsé gjelde for
den kristne kult. Bare den som var dept og hadde deltatt i nattverden, kunne
betraktes som innviet. Mens man i Mitras-kulturen ble overrislet med blod fra
offerdyr, fikk de kristne ddpsvann over hodet. Dessuten drakk de ”Kristi blod”
under nattverden. Ikke nok med at de to kulter konkurrerte pa det rituelle og
seremonielle plan. Bdde Mitra og Kristus gjorde krav pa 25. desember som sine
respektive fodselsdager.

Figur 2 Decennaliebasen pd Forum Romanum, med solguden avbildet helt til hgyre

Kampen om vinterens hoytidsdager | Tidsskrift for Den norske legeforening



Figur 3 Saturns tempel pd Forum Romanum

Med etablering av kristendommen som statsreligion matte senantikkens
midtvinterlige festligheter vike for kristen julefeiring. Gamle kulter ble erstattet
av en ny religigs tradisjon og en ny guddom erobret de antikke guders plass.
Tempel matte vike for kirke, polyteisme for monoteisme. Valget kan ikke ha
veert enkelt for Konstantin den store. Det 4. arhundrets mangfold av religioner
baed pa et rikt utvalg av ulike kultiske tradisjoner. Blant disse fantes
monoteistiske og polyteistiske religioner, mysteriekulter, filosofiske retninger,
keiser- og heltekult. Men befolkningen i Romerriket hadde forbausende stor
religionsfrihet. Man kunne tilbe og dyrke nesten hva og hvem det skulle veere,
forutsatt at man i tillegg til egen, lokal guddom og kultfigur, ogsa ofret til
keiseren. Synet pa nye kulter og religioner var liberalt, sa lenge den herskende
keiser var tilgodesett med en aldri sa liten oppmerksomhet. Ogsa i tiden
omkring Kristi fadsel, pa keiser Augustus’ tid, var det religiosse mangfold bade
frodig og fargerikt. Blant datidens ulike religioner fantes ogsa tradisjoner fra
den greske kulturkrets, fra hvilken kultfigurer og guddommer var inkorporert i
den romerske mytologi, ofte da med andre navn. En avdem som beholdt sitt
greske navn var Apollon. Han var den favoriserte guddom for keiser Augustus,
mannen som angivelig beordret en folketelling. Apollon er en av de 12
olympiske guder, med ulike tilnavn og funksjoner. En av hans viktige kultiske
oppgaver, var i ha ansvaret for helsespeorsmaél. Apollon hadde her en dobbelt
funksjon; han var bade bringer av sykdom og helbreder. Sykdomsetiologi og
terapi i ett, behendig tatt hdnd om av en og samme personifikasjon. Hans
guddommelige legefunksjon ble etter hvert overtatt av sen

Fra Egypt kom Isis-kulten. Sammen med sin mann, sagnkongen Osiris, og
sennen Horus dannet de en slags treenighet, sentrert om Isis som mor og
fadselsgudinne. Isis er ofte avbildet med Horus sittende pa fanget, et flere tusen

Kampen om vinterens hoytidsdager | Tidsskrift for Den norske legeforening



ars ikonografisk forbilde for Maria med barnet. Kulten har dessuten
oppstandelsestanken felles med kristendommen, idet Osiris stod opp fra de
dade etter & ha blitt balsamert av Isis og sennen Horus. Versus Isis-kulten
hersket det ogsé fra kristent hold en datorivalisering ettersom Osiris fadselsdag
ble feiret 6. januar, ssmme dag som den kristne epifaniafest. Den viktige og
urgamle solkulten hadde ogsé en fremtredende plass i egyptisk mytologi og
bygde pa svert gamle tradisjoner. Soltilbedelsen fikk mer formelle former
under faraoen Akhnaton (1375 — 50 f.Kr.) og solguden Aton ble innfert som
verdensgud og enegud, et av de forste tillap til monoteisme. Ogsé i gresk og
romersk religigs kult stod dyrkelsen av solen sentralt. I gresk mytologi ble
solkulten opprinnelig forbundet med Helios, men ble senere, i det 5. arhundre
f.Kr., ogsé assosiert med Apollon. De apolloniske piler ble ssmmenliknet med
solens straler (14). I hellenistisk tid ble de samme solstralene brukt som symbol
pa konge og keiserkrone og tjener senere som ikonografisk forlgper for glorien
(15). I det 3. arhundre e.Kr., under keiser Elagabal (218 — 222), ble solen, slik
som pa Akhnatons tid, forfremmet til Romerrikets ypperste guddom. I ar 274,
pa keiser Aurelianus’ tid (270 — 275), ble solen sagar riksgud, med eget
praktfullt tempel og presteskap. Med dette ble det igjen gjort et forsek pa a
introdusere en monoteistisk kult, slik kr

nen Asklepios (Aesculapius pé latin, Askulap pa norsk) (9). I sin funksjon som
frelser fra sykdom hadde han tilnavnet "soter”, frelseren. Asklepios-kulten
skulle bli en av den gryende kristendoms argeste konkurrenter. Legeguden var
meget populaer og hans fadselsdag ble behgrig feiret 1. januar (10; side 19 — 26).
Striden mellom kristendommen og Asklepios-kulten 14 forst og fremst pa det
medisinske plan (11). Asklepios hadde i sin tid méttet noye seg med bare a
helbrede de syke. Kristus, som ogsa var i besittelse av betydelige
helbredelsesevner, gikk derimot et skritt videre og oppvekket folk fra de dede.
Denne kvalifikasjonen skulle gi den nye religionen et godt forsprang, og
sykdomsfrelseren Asklepios ble erstattet av Kristus, Frelseren. Den greske
guddoms fadselsdag, 1. januar, falt sammen med Kristi navnedag og
omskjaring, en merkedag som i henhold til Lukas fant sted atte dager etter
Frelserens fodsel (12). Selv om den sentrale figur i antikkens greske legekult
matte vike for en ny sykdomshelbreder, kan man beundre legeguden Asklepios
slik han er avbildet i relieff pa Tibergya (Isola Tiberina) i Roma (fig 1).

istendommen senere skulle bli. Solen hadde ogsa sin fodselsdag 25. desember
og sgndagen er oppkalt etter ham. Riktig interessant ble solkulten under keiser
Konstantins forgjengere, tetrarkene. En av disse var keiser Diokletian (284 —
305) og et relieff fra hans tid (fig 2), viser en offerscene. Helt til hoyre i figur 2
sees en figur omgitt av en stralekrans. Det er den uovervinnelige sol, sol
invictus. Ettersom det her hersket kultisk konkurranse pé fodselsdagsplanet,
ble Kristus for sikkerhets skyld identifisert med sol invictus, under tilnavnet
Kristus Sol. Begge kunne dermed varte opp med samme fodselsdag,

25. desember.

Kampen om vinterens hoytidsdager | Tidsskrift for Den norske legeforening



Julefestens endelige utforming

Det var altsa flere som gnsket seg en merkedag pa festkalenderen i tiden

25. desember til 6. januar, men ikke bare denne tidsramme inngikk i
festprogrammet. I romersk tradisjon var tiden forut for desember- og januar-
festligheten faktisk enda viktigere. Vintersolverv og solens store fest var
kronologisk knyttet til arets muntre vinterfeiring, saturnaliene, som ble feiret i
uken for vintersolverv, 17. til 23. desember. Festens haye beskytter, Saturn, var
opprinnelig en romersk jordbruksgud (10; side 193 — 9), med den greske sagn
og kultfigur Kronos som forbilde. Saturn hadde en viktig plass i den romerske
guddomssfaere og hans tempel hadde en prominent plass p4 Forum Romanum
(fig 3). Under festlighetene ble den ellers sa strenge romersk samfunnsorden
endevendt. Slaver inntok sine herrers rolle og man gav hverandre gaver.
Hjemmene ble dekorert med lys og man pyntet med grent. Offentlige kontorer
var stengt. Feiring av desemberfesten, saturnaliene, er antakeligvis en direkte
forloper for var julefeiring, idet mange av de antikke tradisjoner og ritualer
gjenfinnes i julens festligheter, samtidig som festen allerede var vel etablert
som romernes viktigste midtvinterfeiring lenge for kristendommen ble innfort
(4; side 351).

Pa hayre side av ikonet sees hyrdene pa marken. De er de aller forste til 4 tilbe
den nye religions hersker, etter a ha blitt informert av englene, avbildet gverst i
bildet. I motsetning til de tre konger representerte hyrdene allmuen. Med sin
appell til bade konger og allmennhet skulle den nye kult bli en ny
verdensreligion for hele menneskeheten. Kulten hadde en spesiell godhetsnisje
for fattige, syke og kvinner, grupper som ofte var utestengt fra andre religiose
kulter.

Kampen om vinterens hoytidsdager | Tidsskrift for Den norske legeforening



Figur 4 Juleunderet. Gresk ikon

Etter hvert som man hadde ryddet opp i fedselsdags- og festlighetsforvirring,
fikk kristendommen endelig sin egen ikonografiske utforming av desember- og
januarfestlighetene. Fremstillingene av Kristi fodsel og epifania, ble
standardisert, og utformingen fant gradvis sin egen ikonografi. Et godt
eksempel pa dette er et gresk ikon, vist i figur 4. Der sees noen av de viktigste
elementene i standardformelen for juleunderets fremstilling. To av de tre vise
menn kommer ridende inn fra venstre. De er opprinnelig vismenn fra Osten,
men ble etter hvert opphoyet til gavebringende konger med egne navn. Den
eldste er Jasper eller Kaspar, deretter Baltasar. Melkior er den yngste. Deres
folge er ofte avbildet ifort ostlige gevanter, ledsaget av attributter fra Levanten,
som kameler, leoparder, stjerne eller halvméane. Kongenes gaver: gull, rokelse
og myrra, har sin spesielle betydning, men deres symbolske innhold tolkes ofte

Kampen om vinterens hoytidsdager | Tidsskrift for Den norske legeforening



forskjellig. Saledes kan gullet ansees som uttrykk for Kristi kongedomme og
rokelsen for hans guddommelighet. Myrra, en kvaeliknende substans fra den
arabiske halvey og som blant annet ble brukt til balsamering, blir folgelig et
symbol pa Kristi senere offerded (16; side 155, 366, 265). En annen fortolkning
gar ut pa at de tre gavene henspiller pa Kristi ulike funksjoner. Gull for
kongemakten, rgkelse for prestefunksjon og myrra som et tegn pa hans
funksjon som lege, igjen et apropos til Asklepios-kulten. I middelalderen fikk
de vise menn, alias de hellige tre konger, enda en ny fortolkning. De ble da
symbol pa de tre verdensdeler. Baltasar blir avbildet som farget og
representerer saledes Afrika. Menneskeheten fra alle inntil da kjente
verdenshjorner tilber og bringer gaver til den nye troens sentrale sk

Ikonets sentrale plass innehas av Maria der hun hviler foran fadselsgrotten.
Sennen er avbildet inne i grotten. Denne spesielle ikonografien med hulemotiv,
kan fores tilbake til palestinsk kunst fra det 6. &rhundre (16; side 142). Pa
samme mate som sarkofagen og den likkledeliknende viklingen, av barnet,
symboliserer grotten Kristi fremtidige grav, et forvarsel om den skjebne som
venter jodenes konge. Ifolge legendarisk overlevering lyste grotten opp ved
Kristi tilsynekomst. Igjen benyttes lyssymbolikk, med Kristus n& som verdens
lys, en videreforing og gradvis erstatning av solkulten. Oksen og eselets
tilstedeverelse ved krybben stammer, i likhet med grottemotivet, ogsa fra
middelalderen. De to drgvtyggerne er verken nevnt hos Lukas eller Matteus.
Beretningen gar opprinnelig tilbake til profeten Jesajas ord: "En okse kjenner
sin eiermann og et asen sin herres krybbe. Israel kjenner ikke, mitt folk giver
ikke akt” (17), tolket som et gammelt profeti om jodenes motvilje mot &
anerkjenne Kristus. Oksen er da symbol pa den som aksepterte den nye
kultfigur, og eselet tegnbildet pa den som ikke har skjont det hele. Figur 4 viser
ogsé to kvinneskikkelser nede til venstre. De er jordmgdre ved en badestamp.
Motivet er igjen hentet fra gstkirken. Trolig er ikonografien med badescenen
inspirert fra gresk mytologi, med Dionysos-barnet som bades etter fadselen. I
kristen kunst forekommer bademotivet bdde ved Marias og Kristi fodsel. Men
motivet har her et tilleggsbudskap. Det symboliserer Kristi forste under. Den
ene av jordmedrene tviler pad Marias jomfrufedsel og hennes arm visner idet
hun bergrer Jesu mor. Den syke hdnden heles imidlertid igjen ved at den
tvilende f&

ikkelse. Ogsa i fremstillingen av fodselen i stallen finner man symboler pa Kristi
senere dad, idet krybben er fremstilt som en sarkofag. Videre er Kristus ofte
svept i noe som kan minne om et likklede (fig 4).

oslash;dselshjelperske bergrer Kristus, en mirakulgs helbredelse, den forste av
mange. Nederst mot hgyre, med venstre hdnd under haken, den tvilende Josef.
Han er her avbildet med gratt skjegg, ikke helt ung med andre ord. Han
forynges imidlertid med tiden og pa 1500-tallet forsvinner den gamle typen
helt, til fordel for en yngre utgave. Sa selv om man ikke, som Josef, behgver a
gruble seg til graharighet over merketidens under og mirakulgse tildragelser,
kan det allikevel kanskje vere pa sin plass, i denne arets siste maned og denne
morke tid, & tenke litt over bakgrunnen for den forestdende lysbringende
desemberfest.

Kampen om vinterens hoytidsdager | Tidsskrift for Den norske legeforening



LITTERATUR

1. Bibelen. Matt 1, 18 — 25.
2. Bibelen. Luk 2, 1 — 20.
3. Bibelen. Matt 2, 1.

4. Davis KC. Don’t know much about the Bible. New York: Eagle Brook.
William Morrow, 1988.

5. Bibelen. Matt 2, 1 — 12.
6. Bibelen. Luk 2, 1.

7. Bibelen. Luk 2, 7, 12.
8. Bibelen. Mika 5, 1 — 5.

9. Vatle A. Asklepios. Den medmenneskelege guden. Tidsskr Nor Laegeforen
1996; 116: 3607 — 10.

10. Simon E. Die Gotter der Romer. Miinchen: Hirmer Verlag, 1990: 19 — 26.

11. Temkin O. Hippocrates in a world of pagans and Christian. London: The
Johns Hopkins University Press, 1991: 75.

12. Bibelen. Luk 2, 21.

13. Bay SAA. Den forste kristne kunst. Odense: Odense Universitetsforlag,
1975: 13.

14. Rose HJ. A handbook of Greek mythology. New York: E.P. Dutton, 1959:
33 — 4.

15. Grabar A. Christian iconography. A study of its origins. Princeton, NJ:
Princeton University Press, 1968: 117.

16. Sachs H, Badstiibner E, Neumann H. Christliche Ikonographie in
Stichworten. Berlin: Koehler & Amelang, 1991: 155, 366, 265.

17. Bibelen. Jesaja 1, 3.

Publisert: 10. desember 2000. Tidsskr Nor Legeforen.
Opphavsrett: (©) Tidsskriftet 2026 Lastet ned fra tidsskriftet.no 14. februar 2026.

Kampen om vinterens hoytidsdager | Tidsskrift for Den norske legeforening



