Tidsskriftet 9 &,

Frihet som medisinsk problem -
rettspsykiatrii filosofisk lys

TEMA

Tonsberg Psykiatriske Senter
@rsnesalleen 14
3120 Tonsberg

Som rettspsykiatrisk sakkyndige vil leger méatte forholde seg til det filosofiske
spersmalet om nar mennesket handler med fri vilje.

Med utgangspunkt i filosofisk litteratur dreftes det i artikkelen hvilke
filosofiske tradisjoner som ligger til grunn for norsk og vestlig
(angloamerikansk) rettspsykiatri.

Kognitivistisk (kantiansk) etikk synes historisk sett 4 ha hatt sterst betydning.
Med tiden er denne i stor grad blitt supplert av en ikke-kognitivistisk etisk
tradisjon.

De juridiske begrepene sinnssyk og bevisstlgs har innholdsmessig blitt influert
av utviklingen innen medisinsk vitenskap. Dagens forstaelse er ikke
ngdvendigvis & anse som endelig.

Basert pa semesteroppgave, filosofi mellomfag, Universitetet i Oslo, hasten
1999

Nar er mennesket fritt, og dermed ansvarlig for handlingene sine? Som et
grunnleggende problem i filosofien kan spgrsmaélet forstas og forsgksvis bli
besvart innenfor flere tradisjoner. Eksempelvis tilsier en streng deterministisk
forstaelse at mennesket som naturen for gvrig er arsaksbestemt, og at
begrepene fri vilje og frie valg av den grunn er illusoriske. Motsatt vil en
indeterministisk retning — i nyere tid representert ved eksistensialismen —
hevde at mennesket i denne sammenhengen ikke kan oppfattes som “natur”, at
vi s & si er "domt til frihet”, og vil dypest sett alltid veere ansvarlige for det vi

Frihet som medisinsk problem — rettspsykiatri i filosofisk lys | Tidsskrift for Den norske legeforening


https://references.tidsskriftet.dev05.ovh.ramsalt.com/tema

gjor. Mens deterministiske og indeterministiske tradisjoner pa denne maten ser
arsaksbestemthet og fri vilje som uforenlige motsetninger, vil den retningen
som har veert kalt kompatibilisme, innebzere at det ikke trenger vare tilfellet.

En annen inndeling av filosofer som beskjeftiger seg med handlingsteori vil
veere mellom dem man kan omtale som henholdsvis "metafysikere” og
“pragmatikere”. Den forste gruppen har — ofte i tilknytning til en
vaerensforstaelse for gvrig — forsgkt a gi et absolutt og generelt svar pa
sporsmalet om menneskets frihet. Derimot vil pragmatisme” betegne en
tradisjon som tar utgangspunkt i dagliglivets oppfatning av at mennesket i
alminnelighet har fri vilje, jevnfor dagligtalens begreper om ”ansvar” og "valg”,
men at det ogsa finnes situasjoner der det ikke er rimelig a4 anta at et menneske
handler med full frihet, som néar det er alvorlig skadet eller sykt.

I essayet Responsibility and freedom (1) skriver filosofen John M. Fischer (f.
1952): “One of the most striking and important of the connections between
moral responsibility and freedom is in the criminal law. Our system of criminal
law demands that an agent be free (. . .) An individual might lack control if he
were insane. This possibility gives rise to the "insanity defence”.” Tilsvarende
tilsier norsk juridisk tradisjon at mennesket i alminnelighet handler fritt og kan
stilles til ansvar, men at: "En handling er ikke straffbar, nir gjerningsmannen
ved dens foretagelse var sinnssyk eller bevisstlgs” (straffeloven § 44). —
Intensjonen med denne artikkelen er ikke s mye & gjore rede for hvordan
spersmal omkring fri vilje og ansvar har vaert behandlet innenfor filosofiske
retninger generelt, derimot hvordan disse avspeiles innenfor en medisinsk-
juridisk tradisjon, kalt rettspsykiatri. Med andre ord er siktemaélet & drofte hva
slags filosofisk forstielse som ligger til grunn for begrepene sinnssyk og
bevisstlgs. Sett i lys av den nevnte distinksjonen mellom metafysikk og
pragmatisme har artikkelen et mer pragmatisk utgangspunkt.

Kort historikk angaende begrepet sinnssyk

Kognitivistisk tradisjon

Selv om en rettspsykiatrisk tradisjon kan falges tilbake til oldtiden, er det i
denne sammenhengen naturlig a ta utgangspunkt i filosofen Immanuel Kant
(1724 — 1804) og hans forstaelse av etikken. I Anthropologie in pragmatischer
Hinsicht (2) uttaler Kant seg spesifikt om rettspsykiatriske problemstillinger.
Ifolge Kant vil det i straffesaker vaere nedvendig & ta stilling til hvorvidt tiltalte
pa tidspunktet for handlingen var i besittelse av ”sin naturlige evne til forstand
og demmekraft”, eller om en sykdomsprosess har fort til det Kant omtaler som
“en unaturlig overskridelse av moralloven”.

Kant hadde i de forutgdende moralfilosofiske verkene hevdet at mennesket har
en tilgrunnliggende, transcendental frihet. Kants posisjon er sakalt
kognitivistisk, det vil si at mennesket via tenkning og fornuft har tilgang til de
prinsippene etikken bygger pa. Fornuften er autonom, uavhengig av folelser,
slik at det ikke-kognitive (folelsesmessige) elementet i Kants etikk begrenser
seg til aktelsen for moralloven i oss. P4 denne maten kan fornuften alene

Frihet som medisinsk problem — rettspsykiatri i filosofisk lys | Tidsskrift for Den norske legeforening



bevege oss til & handle etisk. — Folgelig er det bare i de tilfellene der fornuft og
dommekraft er hemmet eller "blokkert” at ssmfunnet kan se med forstaelse pa
den som har handlet i strid med moralprinsippene. I Anthropologie (2) drofter
Kant i detalj flere slike tilstander, s som psykisk utviklingshemning og noen
typer sinnslidelser.

M’Naughten-regelen var i mange ar neermest enerddende i den angelsaksiske
verden, og er fortsatt gjeldende i flere land, samt noen av USAs delstater.
Kritikere har hevdet at regelen legger for stor vekt pa kognisjon alene, med
andre ord en kritikk som likner den som har veert rettet mot den kantianske
etikken (3). Tradisjonelle sinnslidelser har like mye vert definert som brist i
ikke-kognitive som i kognitive funksjoner. Da begrepet schizofreni ble tatt i
bruk innen tysk psykiatri pa begynnelsen av 1900-tallet, betegnet det en
tilstand som kunne medfere: affektflathet, assosiasjonsforstyrrelser, autisme og
ambivalens. Gitt den augustinske tredelingen av psyken i tenkning, folelser og
vilje, var altsé schizofreni som medisinsk begrep i like stor grad bestemt ut fra
avvik i ikke-kognisjon. (Affektflathet, mulig ogséa autisme, herer inn under
psykens fglende del, mens ambivalens — som innebaerer motstridende folelser
og vansker med & foreta valg — ogsé affiserer viljen). Tilsvarende er tilstander
som mani og depresjon i dagens faglitteratur primeert beskrevet som affektive,
altsa ikke-kognitive lidelser, selv om brist i kognisjon i form av
vrangforestillinger kan vere til stede nar lidelsen er som mest uttalt.

Den kantianske innflytelsen er tydelig i den engelske "M’Naughten rule”, som
ble utarbeidet i Overhuset etter at en irsk protestant (Daniel M’Naughten) i aret
1843 hadde skutt privatsekretaeren til davaerende statsminister Robert Peel
(1788 — 1850), som han forvekslet med Peel selv. I rettssaken som fulgte ble det
vist at M'Naughten gjennom lang tid hadde hatt forestillinger om at han ble
forfulgt av s vel den katolske kirken som av statsministeren og hans parti. Sett
ilys av M’Naughtens paranoia var handlingen hans forstéelig, den kunne til og
med pa et vis forsvares, idet gjerningsmannen hadde sett seg selv som truet pa
livet. "The M’Naughten rule” lyder: "Every man is to be presumed to be sane,
and (. . .) to establish a defence on the ground of insanity, it must be clearly
proved that, at the time of the committing of the act, the party accused was
labouring under such a defect of reason, from disease of the mind, as not to
know the nature and quality of the act he was doing; or if he did know it, that
he did not know he was doing what was wrong” (3). Handlingsteoretisk vil
dette rettspsykiatriske prinsippet si at bare i de tilfellene der gjerningsmannen
har hatt en kognitiv svikt eller defekt som medfgrer manglende forstdelse av
selve handlingen, eller det uetiske ved den, vil man kunne godta at handlingen
ikke ble til ved en fri viljesakt. Det er en klar analogi til Kants kognitive etikk,
og tankene hans om rettspsykiatri slik de presenteres i Anthropologie (2).
Daniel M'Naughten hadde i sin egen forestillingsverden brukt skytevépen for a
beskytte sitt liv. "Ikke & drepe” er hos Kant & anse som en sékalt prima-facie-
norm, det vil si at det finnes situasjoner der normen ma bli satt til side, s som
selvforsvar eller ngdverge.

Frihet som medisinsk problem — rettspsykiatri i filosofisk lys | Tidsskrift for Den norske legeforening



Ikke-kognitivistisk tradisjon

Mens Kant og hans kognitivistiske posisjon hadde forlgpere tilbake til oldtiden,
begynner den ikke-kognitivistiske tradisjonen innen etikken i hovedsak med
den skotske filosofen David Hume (1711 — 76). En ikke-kognitivistisk forstaelse
tilsier at tenkning og fornuft aldri kan bevege oss eller motivere oss til & handle.
Fornuften og intellektuell moralsk argumentasjon vil kunne vare til hjelp nér
det gjelder & belyse en handlings mulige konsekvenser, men er i seg selv en
kjolig og distansert instans som ikke kan vaere noen moralsk drivkraft. Derimot
hevder Hume og etterfalgere at det er utsikten til 4 oppleve lyst eller smerte, og
dermed folelsene , som ligger til grunn for en viljeshandling. Folgelig er det ikke
det kognitive (fornuften), men det ikke-kognitive (folelsene) som peker ut
malene for handlingene vére, og som er utslagsgivende for moralske dommer.
At det i alminnelighet er enighet om disse dommene, forklarer Hume med at
menneskenaturen er rimelig ensartet, dessuten er vi utstyrt med en
grunnleggende sympati for hverandre, “the fellow feeling”. Mens Kant hadde
hevdet at fornuften var identisk med den (rasjonelle) frie viljen, beskriver
Hume viljen som en selvstendig entitet. — I en rettspsykiatrisk forstdelse bygd
péa ikke-kognitivisme vil begrepet sinnssyk matte inkludere ikke bare
medisinske tilstander som kjennetegnes av brist og defekter i kognisjon
(fornuft), men ogsé de som innebarer en tilstrekkelig inngripen i menneskets
tilgrunnliggende folelser, eller dets evne til & omforme dem i en viljesakt.

En slik ikke-kognitivistisk tenkemate finnes i "The Irresistible Impulse Test”
(ogsa kalt "volitional test”), som fikk hevd i USA og England i perioden ca.

1890 — 1920. Ifelge dette rettspsykiatriske prinsippet kan en gjerningsmann
erklaeres sinnssyk (insane) dersom handlingen han star tiltalt for var resultat av
en impuls han ikke kunne sta imot som folge av psykisk lidelse — et prinsipp
som kritikere har hevdet er mest forenlig med psykodynamisk egopsykologi (3).
Tilsvarende vedtok noen av USAs delstater i 1950 — 1960-drene den sékalte
“Durham rule” (oppkalt etter Monte Durham, en smakriminell med en lang
psykiatrisk sykehistorie), som inneberer: “An accused is not criminally
responsible if his unlawful act was the product of mental disease or mental
defect” (3). Motsatt M'Naughten-regelen stilte Durham-regelen (eller senere
utforminger, sa som den eksisterende foderale "model penal code”(4)) ingen
krav om at det skal pavises en brist eller defekt i kognisjon. "The (Durham) rule
allowed psychiatrists to testify on all aspects of a defendant’s mental
conditions,” skrev en kommentator (5).

En litteraer kasuistikk

At forskjellen mellom rettspsykiatriske prinsipper kan vare mer enn
akademisk, gar frem av Truman Capotes (1924 — 84) dokumentarroman In
cold blood fra 1965 (6), bygd pa begivenheter som virkelig fant sted. Pa slutten
av boken, etter at hovedpersonene er anbrakt pa dedscelle i Kansas State
Prison, mater de en annen drapsmann, 18-aringen Lowell Lee Andrews. Han er
en intelligent gutt som har studert med fremragende karakterer, men har fatt
dedsdom fordi han i 1958 planla og gjennomferte drapene pa hele sin familie,

Frihet som medisinsk problem — rettspsykiatri i filosofisk lys | Tidsskrift for Den norske legeforening



tilsynelatende uten annet motiv enn at han gnsket & fa utbetalt arven. De
sakkyndige finner at Andrews har en psykisk lidelse svarende til diagnosen:
schizofreni, enkel type; en tilstand som ogsa i dagens faglitteratur er
karakterisert ved “folelsesavflatning og tap av viljestyrke” (7). I rettssaken mot
ham viser aktor til at Andrews ikke har hatt vrangforestillinger eller
hallusinasjoner, slik at han etter M’Naughten-regelen ikke kan ansees som
sinnssyk. Motsatt hevder forsvarerne at Andrews har en psykisk lidelse som i
den grad innebarer en folelsesavflating at 4 drepe moren “var som a drepe et
dyr eller en flue”, og ber om at retten erstatter M'Naughten-regelen med
Durham-regelen. Med sin intakte fornuft vil Andrews etter en kantiansk,
kognitivistisk tradisjon matte sti ansvarlig for det han har gjort. Derimot vil en
ikke-kognitivistisk retning kunne legge vekt pa at Andrews’ folelsesliv og
viljesinstans er dyptgripende forandret som folge av en sykdomsprosess, og at
handlingen han er tiltalt for ma sees i lys av dette. — Staten Kansas opprettholdt
imidlertid M'Naughten-regelen, og Andrew

s ble i 1962 henrettet i statsfengselet.

Forstaelsen av begrepet sinnssyk

I internasjonal rettspsykiatri har det utviklet seg to hovedretninger, kalt det
psykologiske (eller filosofiske) prinsipp, og tilsvarende det medisinske (eller
biologiske) prinsipp. Det psykologiske prinsippet kommer klarest til uttrykk i
M’Naughten-regelen, og tilsier at det skal kunne pévises en ssmmenheng
mellom gjerningsmannens psykiske lidelse og handlingen han har begatt. I
praksis har man villet se en forbindelse mellom forandringer i vedkommendes
kognisjon (brist eller defekt i fornuft og tenke-/oppfattelsesevne, for eksempel
som folge av vrangforestillinger eller hallusinasjoner) og den aktuelle
forbrytelsen. Motsatt innebarer det medisinske prinsippet at de sakkyndige
bare har til oppgave a fastsla hvorvidt tiltalte i tiden for handlingen led av en
diagnostisk avgrensbar psykisk lidelse av en tilstrekkelig alvorlighetsgrad
(oftest psykose), uten 4 ta stilling til om det er en klar sammenheng mellom
denne og den kriminelle handlingen. Som vist under omtalen av Durham-
regelen kan bade kognitive, ikke-kognitive og viljesmessige forandringer da
legges vekt pa, sa lenge disse er omfattende nok til at man pa faglig grunnlag
kan hevde at tiltalte har en alvorlig psykisk lidelse.

Selv om den augustinske tredelingen av psyken i en tenkende, en falende og en
viljesmessig del giennom tidene har mgtt mye filosofisk kritikk, synes
hovedretningene i vestlig rettspsykiatri a forutsette en slik inndeling. Ogsa i
nyere filosofisk faglitteratur kan man finne denne modellen opprettholdt.
Eksempelvis lager de moderne amerikanske filosofene Gert og Duggan i essayet
Free will as the ability to will (8) et skille mellom “those who cannot "believe”
(those who are not receptive to reasons)”, og "those who are not appropriately
affected by their beliefs (those who are not responsive to reasons)”, og gir
eksempler pa psykiske lidelser som kan regnes til de respektive gruppene.
Tilsvarende gjor filosofen John M. Fischer bruk av samme inndeling nar han i
essayet Responsibility and freedom (1) kommenterer M’Naughten-regelen og
den videre bruken av "the insanity defence”: "The M’Naughten Rule essentially

Frihet som medisinsk problem — rettspsykiatri i filosofisk lys | Tidsskrift for Den norske legeforening



defined insanity as a mental impairment that produces an inability to
distinguish right from wrong (or to understand the nature of one’s act). (. . .)
Now one can be judged insane if one can’t distinguish right from wrong or one
can’t conform one’s conduct to the law. So the test for insanity is now not
simply a "cognitive” test. (. . .) Hence, criminal responsibility (. . .) requires
both a cognitive and an "affective” or “executive” ability (min utheving)
without which it is natural to think that an individual would lack self-control”.

I grove trekk synes innholdet av begrepet sinnssyk innen vestlig
(angloamerikansk) rettspsykiatri a4 ha endret seg fra en streng kognitivistisk
forstéelse til ogsa & inkludere ikke-kognitive og viljesmessige aspekter. Denne
utviklingen er imidlertid ikke entydig. I 1984 ble eksempelvis et lovframlegg
som inkluderte den da 141 &r gamle M’Naughten-regelen vedtatt av det
amerikanske Senatet. Forfatteren Lincoln Caplan ser i artikkelen Annals of
law: the insanity defense (5) en klar sammenheng mellom dette vedtaket og
Reagan-administrasjonens bebudede kamp mot kriminaliteten, og viser til en
uttalt frykt for at en utvidet forstaelse av "the insanity defense” ville fore til at
kriminelle gikk fri, dvs. ikke trengte a sta moralsk og rettslig ansvarlig for
handlingene sine.

Begrepet sinnssyk i norsk rettspsykiatrisk tradisjon

Mens den norske straffeloven av 1842 ifglge professor Gabriel Langfeldts bok
Rettspsykiatri opprinnelig hadde gjennomfert det medisinske prinsippet “idet
den angav de grupper av tilstander hvor subjektiv straffeskyld under enhver
omstendighet er utelukket” (9), ble loven i 1880-arene revidert i retning av det
psykologiske prinsippet. Ved den nye lovreformen i 1929 ble imidlertid det
medisinske prinsippet gjeninnfert, og har siden vert gjeldende. Eitinger &
Retterstol kommenterer (10): "I henhold til denne lov, er det fullstendig
likegyldig hvorvidt gjerningsmannen har vaert klar over handlingens
straffbarhet, om han har vaert "tilregnelig”, om man kan pavise noen
sammenheng mellom handlingen og sinnssykdommen (. . .). Den ovenfor kort
skisserte holdning bygger pa den oppfatning at en sa alvorlig mental
forstyrrelse som det her er tale om, rammer sinnet som helhet” (min utheving).

Mens en konsekvent bruk av det psykologiske prinsippet vil kunne ha som folge
at en person med en alvorlig psykisk lidelse ma sta rettslig ansvarlig for
handlingene sine, kan en tilsvarende bruk av det medisinske prinsippet fore til
at den samme personen vil bli erklert ”sinnssyk” i forhold til ethvert lovbrudd,
drap sa vel som simpelt tyveri eller forsikringssvindel. Dette har i sin tur fort til
diskusjon. I sin psykiatrilaerebok skriver Einar Kringlen om temaet (11):
“Mange mennesker kan vaere psykotiske pa visse omrader. Det vanlige syn at
psykosen rammer hele personligheten holder ikke.” Interessant nok har ogsa
pasientorganisasjoner innen psykiatrien reagert pa at pasienter med alvorlige
psykiske lidelser pa denne maten generelt blir fratatt rettigheten til a sta
juridisk ansvarlig, for sa vidt ogsa moralsk ansvarlig (12).

Frihet som medisinsk problem — rettspsykiatri i filosofisk lys | Tidsskrift for Den norske legeforening



Psykopatibegrepet

Selv om karakter- og personlighetsavvik alene ikke faller inn under begrepet
sinnssyk, vil rettsapparatet ofte komme i kontakt med slike karakter- og
personlighetsavvikere, som i tidligere sykdomsklassifikasjon ble kalt
psykopater. (Mens dagens betegnelse antisosial personlighetsforstyrrelse
omfatter dem som narmest definisjonsmessig vil komme i konflikt med loven,
inkluderte det gamle psykopatibegrepet i storre grad tilsynelatende
veltilpassede mennesker — gjerne "hgystatuspersoner” som leger, jurister,
politikere — som var hensynslase nar det gjaldt & na de malene de hadde satt
seg. I en drefting av handlingsteori generelt, som nedenfor, synes derfor
begrepet psykopat mer egnet). Gitt den augustinske tredelingen av psyken er
det ikke holdepunkter for a anta at psykopater i sin alminnelighet har en
manglende tenkeevne, eller kognisjon generelt. Undersgkelser viser at
psykopater som gruppe har intelligensniva innen normalomradet (13).
Imidlertid viser faglitteratur at psykopater kjennetegnes av mangel pa
skyldfelelse, og darlig innlevelsesevne i andre menneskers sjeleliv og
reaksjoner. Psykopater har altsa en vesentlig brist i psykens falende del.
Derimot er det ikke noe som tyder pa at psykopater har noen defekt i evnen til &
ville. Tvert om er psykopater blitt beskrevet som beregnende og planleggende,
om enn lite utholdende.

I boken Psykopatenes diktatur (14) hevder den norske psykologen Ingjald
Nissen (1896 — 1977) at den kantianske etikken s 4 si er spesielt velegnet, bade
til & forsta psykopatens psykologi, og til & bidra til at psykopater i storre grad
handler moralsk riktig. Psykopater vil ha en sterk tilbagyelighet til 4 lage
handlingsregler som er motsatt de maksimene Kant hevder er bestemt av
fornuften. Eksempelvis vil en psykopats private handlingsregel kunne tilsi at
“det gjelder en lov for meg, og en annen for de andre” (motsatt Kants setning
om at maksimen for handlingen skal kunne gjores til en allmenn lov), eller
innebaere at de med fordel kan gjore bruk av andre mennesker som midler for a
na de méalene de selv har satt seg (mens Kants maksime tilsier at ethvert
menneske ma sees pa som et formal i seg selv). Ved at psykopater har intakt
kognisjon kan man forestille seg at en slags undervisning i det fornuftsmessige i
samfunnets juridiske regelverk, samt i moralske normer generelt, vil kunne
bidra til at psykopaten i storre grad handler etisk riktig. Derimot hevder Nissen
at en sakalt ikke-naturalistisk etikk tilsvarende G.E. Moores (1873 — 1958)
Principia ethica (15) neppe kan forstas av psykopater, idet denne etikken har
som premiss at basale etiske uttrykk ikke kan defineres, men at "det gode” ma
foles intuitivt — noe psykopater i liten eller ingen grad er i stand til 4 gjore.

En kognitivistisk-etisk forstdelse innebaerer altsa at psykopater i alminnelighet
ber ansees som strafferettslig ansvarlige, idet man ma forvente at de ved sin
fornuft kan veare i stand til & handle i overensstemmelse med moralloven (av
Kant beskrevet som legalitet ), mens de pa grunn av en defekt i psykens folende
del neppe er i stand til & handle ut fra aktelse for denne loven ( moralitet ).
Derimot vil en ikke-kognitivistisk forstaelsesmate kunne vektlegge at
psykopatens folelsesliv er sa avvikende at det er urimelig & stille samme krav til

Frihet som medisinsk problem — rettspsykiatri i filosofisk lys | Tidsskrift for Den norske legeforening



etisk handling for denne gruppen som for ikke-psykopater. Nar begrepet
sinnssyk innen norsk rettspsykiatrisk tradisjon ikke omfatter psykopater, ma
dette forstas ut fra kognitivistisk etikk (En tilsvarende praksis finnes
eksempelvis i USA, der "the model penal code” utformet av American Law
Institute gjor klart at ”antisosial conduct” i seg selv ikke skal regnes som
“mental disease or defect” (4)). I og med at forstelsen av tilstander som
inkluderes i rettspsykiatriens begrep sinnssyk som vist synes & forutsette ogsa
en ikke-kognitivistisk tenkemate, kan dette sees pa som inkonsekvent.
Historisk sett har det da ogsa vert perioder, badde i Norge og i utlandet, der
intensjonen har veert at antisosiale personer og vaneforbrytere i storre grad
skulle behandles enn straffes. Eksempelvis kan man vise til de forventningene
som var knyttet til opprettelsen av det norske sikringssystemet i 1929, eller den
behandlingsoptimismen som er til stede i Bertrand Russells (1872 — 1970)
politisk-filosofis

ke verker fra samme periode, sa som Roads to freedom (16). Etter
artikkelforfatterens oppfatning kan gjeldende praksis begrunnes ved at
psykoser og personlighetsavvik ikke kan sammenliknes nar det gjelder
handlingsteoretisk forstéelse, da en psykose ma ansees som en medisinsk
tilstand som forer til en langt sterre og dyptgripende forandring i psyken,
herunder evnen til 4 ville.

Begrepet bevisstlgs i norsk rettspsykiatrisk tradisjon

Det rettspsykiatriske begrepet bevisstlgs betegner tilstander der aktoren er
omtéaket eller har opphevet bevissthet, men likevel kan vare i stand til & handle
aktivt. Felles for disse tilstandene er at de resulterer i en total eller delvis
erindringsmangel (amnesi) for den aktuelle perioden. Forstaelsen av begrepet
er pa denne maten ganske annerledes enn i dagligtalen.

Filosofisk kan rettspsykiatriens bevisstlashetsbegrep sees i lys av en
dualismemodell tilsvarende den som opprinnelig ble utformet av Rene...
Descartes (1596 — 1650). Mennesket er hos Descartes sammensatt av and (sjel)
og kropp, to motsatte kategorier som likevel er i stand til & forholde seg til
hverandre gjennom sékalt vekselvirkning. I Meditasjoner (17) beskriver
Descartes sykdomstilstander hvor denne vekselvirkningen ikke er til stede, og
der: "menneskekroppen (. . .) ville utfore noyaktig de samme bevegelser som
den utferer nd, ogsa nar min vilje ikke styrer den”. Kroppen gis hos Descartes et
maskin- eller automatpotensiale som i gitte tilfeller gjor at den kan handle
automatisk, som en automat.

Den samme inndelingen synes & ligge til grunn nar de moderne amerikanske
filosofene Gert & Duggan i essayet Free will as the ability to will (8) stiller opp
det de kaller: "a general schema for classifying human behavior and, more
particularly, excusing conditions”. En akter kan ifglge forfatterne bare holdes
fullt og helt ansvarlig dersom disse premissene er til stede: Handlingen ma ha
vaert intendert , det vil si at aktgren ensket & frembringe de konsekvensene som
handlingen faktisk fikk. I tillegg mé den ha vaert viljestyrt (volunter), altsa at
vedkommende ikke hadde noen defekt i evnen til a ville, for eksempel som folge

Frihet som medisinsk problem — rettspsykiatri i filosofisk lys | Tidsskrift for Den norske legeforening



av psykisk lidelse. Endelig ma handlingen ha veert fri, i betydningen at den
ikke skjedde som folge av tvang eller i nadverge. Hvis ingen av disse
premissene foreligger, finner forfatterne at: “the consequence is caused by
some movement (or lack of movement) of our body (). We call such movement
() non-actions”. Som eksempel pa "non-actions”, altsa handlinger som ma
tilskrives var kropp alene, nevner Gert & Duggan epileptiske anfall og
somnambulisme. Etter norsk rettspsykiatris inndeling er dette tilstander som
hegrer inn under henholdsvis organisk og psykogen bevisstlgshet.

Organisk bevisstlgshet

Denne gruppen omfatter tradisjonelt: commotio cerebri, hjernesvulster,
epilepsi, hodeskader, visse typer forgiftninger og atypisk alkoholrus. Dette er
medisinske betegnelser for tilstander der mennesket i filosofisk forstand
utforer ikke-handlinger (non-actions). Psyken (Descartes’ "sjel”) er ekskludert
fra selve handlingsakten, slik at det her vil vaere urimelig & holde mennesket
moralsk ansvarlig.

Filosofisk vil det vaere en problemstilling hvordan mennesket kan ansees som
tilgrunnliggende fritt og indeterminert, nar det eksisterer slike situasjoner der
kroppen opptrer som en ikke-pavirkbar automat. Tilsynelatende er fenomenet
mer forklarlig innenfor en deterministisk tradisjon, eksempelvis som hos
filosofen Baruch de Spinoza (1632 — 77), der bevisstlgshetstilstandene kan
forstés som betinget i "ytre drsaker” som sykdommer og skader, til forskjell fra
en (frihetlig) tilstand der mennesket er bestemt ut fra "indre arsaker” alene.
Imidlertid har ogsa filosofer som hevder menneskets grunnleggende frihet
(indeterminisme) satt som premiss at visse deler av kroppen fungerer normalt.
Kant viser i Anthropologie (2) at sansene er en forutsetning for demmekraft og
andre kognitive funksjoner. Tilsvarende skriver en gjennomfert
indeterministisk filosof som Jean-Paul Sartre (1905 — 80) at kroppen er a anse
som et verktay (18). Et fungerende sanseapparat og sentralnervesystem er en
forutsetning for bevissthet, og dermed for frihet overhodet.

Psykogen bevisstlgshet

Selv om ogsa denne gruppen omfatter tilstander der akteren utforer ikke-
handlinger, er Descartes’ modell her utilstrekkelig, idet bevisstheten hos
Descartes er hel og udelelig. Med andre ord kan ikke Descartes’ modell
inkludere eksistensen av en underbevissthet, som er en klar forutsetning for
rettspsykiatriens begrep om psykogen bevisstlashet.

Til tross for enkelte forlgpere innen filosofi og litteratur (sa som filosofen
Gottfried Wilhelm Leibniz (1646 — 1716)), er paradigmet om en underbevisshet
hovedsakelig utformet innen en medisinsk tradisjon, pabegynt i annen halvdel
av 1800-tallet. Den franske legen Pierre Janet (1859 — 1947) hevdet at deler av
underbevisstheten ("une idée fixée”) temporaert kunne spaltes av (dis-sosiere),
og sa & si overta kontrollen av bevisstheten. P4 denne maten var det mulig & gi

Frihet som medisinsk problem — rettspsykiatri i filosofisk lys | Tidsskrift for Den norske legeforening



en “dynamisk” forklaring pa kliniske fenomener som dissosiative “fugues”, som
sammen med tilstander som psykogen amnesi og multippel personlighet horer
inn under rettspsykiatriens psykogene bevisstlgshetstilstander.

I ettertiden har paradigmet om underbevisstheten i langt storre grad veert
basert pa Sigmund Freuds (1856 — 1939) forfatterskap, selv om Freud bare
sporadisk omtalte sykdomstilstander som i dagens faglitteratur vil kalles
dissosiative (et kjent eksempel er sykehistorien "Fraulein Anna O.” (19)). Pa
slutten av karrieren synes Freud 4 ha hevdet en Spinoza-liknende sjel-legeme-
parallellitet (20), men det er mer uklart om Freuds teori ogsa har til folge at
mennesket er arsaksbestemt av sin underbevissthet, tilsvarende Spinozas
mekanistiske modell. Etterfolgere — for eksempel innenfor retningen som har
veert kalt eksistensiell psykologi (21) — har bemerket at dette spersmaélet synes a
ha engasjert Freud i liten grad, selv om forfatterskapet inneholder enkelte
formuleringer om at prosjektet "a gjore det ubevisste bevisst” ogsa vil gi
individet mulighet til & foreta reelle valg (22).

Nar det gjelder de tilstandene som faller inn under rettspsykiatriens begrep om
psykogen bevisstlashet, altsé dissosiative lidelser, synes det imidlertid klart at
ogsa den opprinnelige psykoanalytiske tradisjonen vurderte disse som
sykdomstilstander av en slik alvorlighetsgrad at den mer generelle diskusjonen
om psykoanalysens handlingsteori ikke har relevans her. Tilsvarende heter det i
ICD-10 (23): "Felles for dissosiative lidelser () er delvis eller fullstendig tap av
normal integrasjon mellom erindringer om fortiden, identitetsbevissthet,
umiddelbare sanseinntrykk og kontroll over kroppsbevegelser.” Begrepet
psykogen amnesi omfatter altsa sykdomstilstander der menneskets intuitive
evne til & oppfatte seg selv som en "jeg-kjerne” er angrepet, i tillegg ogsa
sansing, erindring og kroppskontroll. Premissene for en fri handling slik disse
har veert definert innen tradisjonell rasjonalistisk filosofi (eksempelvis hos
Descartes og Kant), er derfor ikke til stede.

Avsluttende bemerkninger

Denne artikkelen har hatt som utgangspunkt & drefte hvilke filosofiske
tradisjoner som ligger til grunn for norsk og vestlig (angloamerikansk)
rettspsykiatri, altsa en medisinsk fagdisiplin som forholder seg praktisk
(pragmatisk) til spersmalet om nar mennesket ma ansees som moralsk
ansvarlig. Videre har artikkelen tatt for seg tilstander der mennesket synes fullt
og helt ufritt. Imidlertid vil flere filosofiske tradisjoner kunne tilsi at det vi
kaller frihet ikke bare er absolutt fenomen, men ogsa kan vere graduelt . 1
rettspsykiatrisk sammenheng er det her relevant a vise til straffeloven § 56
(som blant annet omhandler "forbigaende sterk nedsettelse av bevisstheten”),
og den engelske lovgivningens formulering om ”diminished responsibility”.

Selv om det medisinske prinsippet etter artikkelforfatterens mening er &
foretrekke, bar begrepet sinnssyk brukes skjgnnsmessig i forhold til moderne
behandlingsmetoder, ved at man lar det omfatte alvorlige psykiske lidelser som
ogsé i behandlet tilstand har til folge at premissene for en fri handling ikke er til
stede. Filosofien kan her komme medisinen til hjelp, om ikke med klare svar, sa

Frihet som medisinsk problem — rettspsykiatri i filosofisk lys | Tidsskrift for Den norske legeforening



iallfall med retningslinjer. Eksempelvis har klassisk rasjonalistisk filosofi
fremholdt at det frie mennesket opplever seg selv som en “jeg-kjerne”. I var tid
har filosofene Gert og Duggan (8) som beskrevet lagt vekt pd at en handling ma
vaere intendert, viljestyrt og utvungen for at aktoren skal kunne holdes fullt og
helt moralsk ansvarlig.

I 1985 uttalte den franske filosofen Jean-Franiiois Lyotard (1924 — 98) at matet
mellom medisinsk fagkunnskap og filosofi kan innebere at klassiske
problemstillinger innen filosofien mé bearbeides om igjen (25). Ogsa i forhold
til problematikken omkring menneskets moralske ansvar, burde bdde medisin
og filosofi ha interesse av a folge Lyotards anvisning om at slike
tilgrunnliggende spersmal stadig ber omformuleres, og stilles pa ny.

Siden filosofen Humes dager har det i alminnelighet vart ansett som en
filosofisk sannhet at man ikke kan slutte fra et "er” til et "bar”. Denne
artikkelen har hatt som malsetting & drefte hvilke tradisjoner som faktisk er
tilgrunnliggende for dagens rettspsykiatri. En annen spersmalsstilling vil veaere
hvorvidt den samme forstaelsen bor ansees som endelig og fyllestgjorende,
ogsa for fremtiden. Artikkelforfatteren har selvsagt ingen “fasit”, men peker pa
at det psykologiske prinsippet er utilfredsstillende ved at det omfatter kognitive
funksjoner alene. Analogt med en filosofisk kritikk av humanistiske fag (24),
finner artikkelforfatteren at menneskesinnet ma antas 4 ha en sa stor grad av
kompleksitet at det ikke kan ha gyldighet & stille krav om at det skal vises at en
ikke-etisk handling s& a si skjedde med nedvendighet ut fra den handlendes
psykiske lidelse. Det medisinske prinsippet har sin styrke i at det inkluderer
denne kompleksiteten ved & omfatte ogsa ikke-kognitive funksjoner som
folelser og vilje, og ikke forutsetter at det skal pavises en “drsakssammenheng”.
Det er imidlertid viktig 4 huske at det medisinske prinsippet ble utformet i en
tid da mulighetene for behandling av psykiske lidelser var langt feerre enn i dag,
trolig var ogsa diagnostikken mindre ngyaktig. Eksempelvis vil bruk av nyere
medikamenter fore til at mennesker med hallusinatoriske eller paranoide
lidelser iallfall i lange perioder kan vaere symptomfrie. En konsekvens av dette
er dagens praksis om at disse (sdkalt defekthelbredede) i alminnelighet kan
ansees som strafferettslig ansvarlig

e (12), mens de tidligere ville ha blitt definert som ”sinnssyke” i rettspsykiatrisk
forstand.

LITTERATUR

1. Fischer J. Moral responsibility. Ithaca, NY: Cornell University Press, 1986:
13 — 4.

2. Kant I. Anthropologie in pragmatischer Hinsicht. Kants gesammelte
Schriften. Bd. 2. Berlin: Reimer, 1907: 213 — 4.

3. Nicholi A. The Harvard guide to modern psychiatry. Cambridge, Harvard
University Press, 1978: 656 — 9.

4. Kaplan H, Saddock B. Synopsis of psychiatry. Baltimore, MD: Williams &
Wilkins, 1998: 1313 — 7.

Frihet som medisinsk problem — rettspsykiatri i filosofisk lys | Tidsskrift for Den norske legeforening



5. Caplan L. Annals of law: the insanity defence. The New Yorker 2.7.1984:
45— 78.
6. Capote T. In cold blood. New York: Random House, 1966.

7. Den internasjonale statistiske klassifikasjonen av sykdommer og beslektede
helseproblemer, 10. revisjon. Oslo: Elanders Forlag, 1996: 300.

8. Gert B, Duggan T. Free will as the ability to will. I: Fischer J, red. Moral
responsibility. New York: Cornell University Press, 1986: 15.

o. Langfeldt G. Rettspsykiatri for jurister og leger. Oslo: Aschehoug, 1947: 12.

10. Eitinger L, Retterstol N. Rettspsykiatri. Oslo: Universitetsforlaget, 1984:
53.

11. Kringlen E. Psykiatri. Oslo: Universitetsforlaget, 1982: 560.

12. Norges offentlige utredninger. Strafferettslige utilregnelighetsregler og
sarreaksjoner. NOU 1990: 5. Oslo: Statens forvaltningstjeneste, Seksjon
statens trykning, 1990: 38 — 51.

13. Dahl A. Psykopati. Stavanger: Psykiatrisk Opplysningsfond, 1996: 17.

14. Nissen I. Psykopatenes diktatur. Oslo: Aschehoug, 1945.

15. Moore G. Principia ethica. Cambridge: Cambridge University Press, 1903.
16. Russell B. Roads to freedom. London: Allen & Unwin, 1920.

17. Descartes R. Meditasjoner over filosofiens grunnlag. Oslo: Aschehoug,
1980: 73.
18. Sartre J. Being and nothingness. London: Routledge, 1996: 351 — 9.

19. Freud S, Breuer J. Studies on hysteria. London: Penguin Books, 1983:
73 — 102.

20. Freud S. The unconscious. I: The Penguin Freud library: On
metapsychology. London: Penguin Books, 1991: 213 — 5.

21. May R. Eksistensiell psykologi. Oslo: Gyldendal, 1971
22, Freud S. Psykoanalyse. Oslo: Gyldendal, 1980: 354.

23. Den internasjonale statistiske klassifikasjonen av sykdommer og
beslektede helseproblemer, 10. revisjon. Oslo: Elanders Forlag, 1996: 320.

24. Liibcke P. Vor tids filosofi: Videnskab og sprog. Kebenhavn: Politikens
Forlag, 1982: 212 — 25.

25. Rotzer F. Samtaler med franske filosoffer. Kebenhavn: Akademisk forlag,
1988: 100.

Publisert: 10. august 2000. Tidsskr Nor Legeforen.
© Tidsskrift for Den norske legeforening 2026. Lastet ned fra tidsskriftet.no 16. februar 2026.

Frihet som medisinsk problem — rettspsykiatri i filosofisk lys | Tidsskrift for Den norske legeforening



